
I f  I I  I ł l l V O  JanuszA-W U I 1UI d  Majcherek

osoba
tożsamość
z zagadnień filozofii i socjologii kultury

Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Pedagogicznego - Kraków





kultura
osoba
tożsamość
z zagadnień filozofii i socjologii kultury



Uniwersytet Pedagogiczny 
im. Komisji Edukacji Narodowej 
w Krakowie
Prace Monograficzne nr 551



kultura Majcherek

osoba
tożsamość
z zagadnień filozofii i socjologii kultury

Wydawnictwo Naukowe Uniwersytetu Pedagogicznego - Kraków 2009



Recenzenci
prof. dr hab. Wojciech J. Burszta 
prof. dr hab. Beata Szymańska

© Copyright by Janusz A. Majcherek & Wydawnictwo Naukowe UP, 
Kraków 2009

redaktor Zuzanna Czarnecka 
korekta Ewa D. Czarnecka 
projekt okładki Marek Sajduk

ISSN 0239-6025 
ISBN 978-83-7271-577-7

Redakcja/Dział Promocji 
Wydawnictwo Naukowe UP 
30-084 Kraków, ul. Podchorążych 2 
tel./fax (12) 662-63-83, tel. (12) 662-67-56 
e-mail: wydawnictwo@up.krakow.pl

Zapraszamy na stronę internetową: 
http://www.wydawnictwoup.pl

druk i oprawa
Zespól Poligraficzny UIJ zam. 62/09

mailto:wydawnictwo@up.krakow.pl
http://www.wydawnictwoup.pl


WSTĘP

Gzy istnieje jedna, wspólna, ogólnoludzka kultura, zawierająca i ku­
mulująca cały dorobek ludzkości, czy może było i jest wiele odręb­
nych kultur, różniących się między sobą, odseparowanych od siebie, 
wzajemnie nieprzenikalnych i obcych sobie, których uczestnicy są 
niezdolni do porozumienia, a nawet zrozumienia? Czy zatem możliwe 
jest adekwatne poznanie zasobów i dorobku innych kultur, pozwala­
jące na zrozumienie przekonań i wierzeń oraz wyjaśnienie zachowań 
ich uczestników? Czy ich myślenie i postępowanie jest w całości zde­
terminowane przez kultury, w jakich wzrastali i żyją? Czy w obrębie 
tej samej kultury każdy musi myśleć i zachowywać się podobnie, aby 
nie stracić identyfikacji z nią lub zostać jej pozbawiony? Czy nie jest 
możliwe indywidualne kształtowanie własnych postaw wobec rodzimej 
lub nabytej kultury oraz zróżnicowanych form odniesienia do niej? Czy 
więc tożsamość człowieka jest wynikiem kulturowych uwarunkowań, 
czy może być rezultatem jego samodzielnych przemyśleń, wyborów 
i dokonań? Czy jest możliwe swobodne czerpanie z zasobów różnych 
kultur dla stworzenia i wzbogacenia własnej tożsamości? Czy to nie 
grozi popadnięciem w wewnętrzne sprzeczności, dezintegracją oso­
bowości, rozmyciem autentycznej tożsamości, nadanej przez rodzimą 
kulturę?

Jeśli ktoś zadawał sobie kiedykolwiek takie lub podobne pytania, 
a zwłaszcza gdy nadal go one nurtują, to trafił na właściwą książkę. Jej 
autor na ich zgłębianie poświęcił wiele czasu i wysiłku, szukał odpowie­
dzi u wielu teoretyków i badaczy kultury, a wyniki tych poszukiwań tu



właśnie zebrał. Jeśli jednak ktoś takich pytań sobie nigdy nie stawiał, 
a zwłaszcza gdy nawet nie przychodziły mu dotychczas na myśl, to po­
winien sięgnąć po tę książkę, aby przekonać się, jak ważne za nimi 
kryją się problemy, dotyczące każdego człowieka, zwłaszcza w dzisiej­
szych szybko zmieniających się i burzliwych czasach. A każdy z nas jest 
człowiekiem i uczestnikiem kultury.



MONIZM I PLURALIZM 
W TEORII KULTURY

Pojęcie „kultura” od samych początków (tzn. od cycerońskiego cultura 
animi i cultura mentis) funkcjonowało jako syngularne, a więc pozbawio­
ne liczby mnogiej. Określało zatem pewną realność pojmowaną moni- 
stycznie.

We wczesnym średniowieczu przeniknęło ono do chrześcijaństwa 
(j ako cultura Christi, cultura Christianae religionis, cultura doloris [za: Kowal­
czyk 2005, 16]), gdzie było rozumiane uniwersalistycznie (ze względu 
na zawarte w nim przesłanie powszechnego zbawienia), choć z punk­
tu widzenia współczesnego odbiorcy wyraźnie zdradza partykularyzm 
ujęcia religijnego, zatem jednego tylko z możliwych, jednego wśród in­
nych (kultura chrześcijańska, a więc ukształtowana wokół jednej z reli- 
gii, zatem jedna z wielu). Renesans umocni! uniwersalistyczne, a więc 
syngularne rozumienie kultury w duchu cycerońsko-antycznym, jako 
kształtowanie i doskonalenie ludzkiego umysłu, a oświecenie utrwa­
liło je poprzez koncepcję unilinearnego postępu uniwersalnej wiedzy, 
opartej na powszechnych prawdach odkrywanych przez ludzki rozum. 
„W samej idei postępu wyznawanej przez XVIII-wiecznych philosophes 
-  niezależnie od tego, czyjej orędownicy podchodzili do niego optymi­
stycznie (jak Condorcet i Helwecjusz), czy też targały nimi wątpliwości 
co do jego dalszych losów (jak w wypadku Woltera i Rousseau) — kryło 
się założenie, że światło prawdy, lumen naturale, jest we wszystkich cza­
sach i miejscach takie samo” [Berlin 2004, 46], Jeden, wspólny wszyst­
kim ludziom rozum jest źródłem jednej, wspólnej wszystkim ludziom 
kultury, a kto żyje poza nim, ten żyje poza kulturą, co stwarza wątpli­
wości, czy jest w ogóle człowiekiem.

7



Jednak reformacja i wywołany nią podział jednolitej dawniej kul­
tury chrześcijańskiej spowodowały pojawienie się pluralistycznego 
rozumienia kultury. „Bunt przeciwko władzy papieskiej doprowadził 
niektórych spośród XVI-wiecznych reformatorów (zwłaszcza prote­
stanckich prawników) do przekonania, że różnice między poszczegól­
nymi kulturowymi tradycjami są co najmniej równie istotne jak to, co 
im wspólne” [tamże, 47]. Ale, jak stwierdza Isaiah Berlin, to „Vico 
jest prawdziwym ojcem zarówno współczesnej koncepcji kultury, jak 
tego, co można nazwać kulturowym pluralizmem, według którego każ­
da autentyczna kultura ma swoją własną, niepowtarzalną wizję i skalę 
wartości” [tamże, 52].

Triumf tego pluralistycznego podejścia nastąpił w romantyzmie 
pod wpływem koncepcji Johanna Gottfrieda Herdera, „który sławił 
niepowtarzalność kultur narodowych, kładąc nacisk przede wszystkim 
na ich niewspółmierność i różnice kryteriów, według których można je 
zrozumieć i ocenić” [tamże, 48]. Owo romantyczne postrzeganie i uj­
mowanie kultury prowadziło jednak do urabiania i używania hipostaz 
(duch narodu, charakter narodowy), które z punktu widzenia rodzącej 
się w latach 30. XIX wieku filozofii pozytywistycznej należały do typo­
wych przejawów mętnej metafizyki i jako takie powinny być odrzucone 
w jedynej uprawnionej, czyli naukowej, teorii kultury. Ta zaś powróci­
ła do uniwersalistycznych i unilinearystycznych ujęć, które w czasach 
Herdera propagował Humboldt. „Idea kultury stworzona przez Herde­
ra ma charakter ‘partykularystyczny’. Kulturę definiuje Herder jako 
coś, czego istotą jest odrębność -  jako wyspę ‘my’ na oceanie ‘oni’. Kon­
cepcja Humboldta jest natomiast ‘uniwersalistyczna’: dla Humboldta 
człowiek kulturalny, postrzegając ludzkość jako całość, znając sztukę 
i literaturę innych narodów, sympatyzuje z życiem ludzkim, przejawia­
jącym się we wszystkich jego wyższych formach i aspiracjach” [Scruton 
2006, 12].

Koncepcje Humboldta, skądinąd twórcy modelu nowoczesnego 
uniwersytetu i uprawianej w nim nauki, wpłynęły pospołu z pozytywi­
styczną krytyką „metafizyki” na pierwsze naukowe teorie kultury, wy­
rosłe w kręgu ewolucjonizmu, uważanego za sprawą dokonań Darwina 
za najbardziej uprawniony model interpretacji zjawisk. Ewolucjonizm 
w antropologii kulturowej zakładał, że historia kultury w obrębie całej 
ludzkości reprezentuje unilinearne następstwo tych samych wszędzie

8



instytucji i form, układających się w schemat jednolitego rozwoju (od 
Mezopotamii, przez Egipt, Grecję, Rzym, ku stadium europejskiemu, 
uważanemu za szczytowe).

Taka uniwersalistyczna orientacja w antropologii została podwa­
żona przez Franza Boasa na przełomie wieków XIX i XX oraz jego 
uczniów w pierwszych dziesięcioleciach ubiegłego stulecia. Wiązało się 
to z rozwojem na szeroką skalę badań terenowych, ujawniających nie- 
przeczuwane bogactwo i zróżnicowanie kulturowe. „Wraz z dokonują­
cym się po I wojnie światowej rozwojem długoterminowych terenowych 
badań uczestniczących nad poszczególnymi społecznościami, żyjącymi 
na ogół na wyspach lub w indiańskich rezerwatach, gdzie łatwiej było 
uchwycić zjawiska nieciągłości i zewnętrznych granic kultury oraz 
przyjąć pogląd, że wszystkie jej elementy pasują do siebie -  zaczęto 
odchodzić od koncepcji genetycznej jako rozproszonej, niewygodnej 
w użyciu, a przy tym akcentującej egoistyczny aspekt rzeczywistości 
ludzkiego świata, by zwrócić się ku konflguracjonizmowi. W miejsce 
kultury jako takiej zaczęto zajmować się kulturami -  wyraźnie wyod­
rębnionymi, zwartymi, spoistymi i samodzielnymi: społecznymi orga­
nizmami, semiotycznymi kryształami, mikroświatami. Kultura stała 
się tym, co ludzie posiadają wspólnie, osobno Grecy czy Nawahowie, 
Maorysi bądź Portorykańczycy” [Geertz 2003, 310].

Owe osobne całości kulturowe pojmowano monadycznie, a w rady­
kalnych wariantach relatywizmu kulturowego, któremu w większości 
hołdowali ówcześni antropolodzy, owe monady traktowane były jako 
„pozbawione okien”, w rezultacie całkiem oddzielne, niewspółmierne, 
nieporównywalne. Można byłoby stwierdzić, że nowoczesność dokonała 
zwrotu od uniwersalizmu (monizmu) do partykularyzmu (pluralizmu) 
kulturowego.Jak to ujmuje jeden z autorów, „najważniejsza różnica mię­
dzy tradycyjnym i nowoczesnym sposobem mówienia o kulturze wiąże 
się z przeciwstawieniem liczby pojedynczej i mnogiej. Dawniejsi autorzy 
uważali kulturę za jedną, tj. za jeden obszar, który, jak przyrodę i społe­
czeństwo, w całości cechują wspólne znamiona, my natomiast używamy 
bez zastrzeżeń słowa ‘kultura’ w liczbie mnogiej i widzimy w tym dowód 
naszej światłości. Jeśli w rozumowaniach naukowych ktoś nie wychodzi 
z założenia o wielości kultur, daje dowód swej nienaukowości, naraża go 
to ponadto na podejrzenie o etnocentryzm, a nawet o imperializm kultu­
rowy” [H. Schnadelbach, za: Zeidler-Janiszewska 1997, 161].



Przejście do ponowoczesności nie tylko tego podejścia nie zane­
gowało, ale je wzmocniło, skoro naczelnym hasłem postmodernizmu 
jest „radykalny pluralizm”, zaś wśród jego kluczowych idei znalazło się 
„poróżnienie”. Najbardziej bodaj znany antropolog tego nurtu, cyto­
wany już Clifford Geertz, stwierdza, że „zjawisko wielości kultur, nie­
zależnie od jego przyczyn, utrzymuje się i rozprzestrzenia nawet wśród 
przechodzących proces niebywałej konsolidacji sił nowoczesnej pro­
dukcji, finansów, podróży i handlu, a ściśle mówiąc w reakcji na nią” 
[Geertz 2003, 309], A jednak w nurcie tym pojawiły się tendencje od­
mienne, oparte na podejściu transkulturowym, odwołaniu do rozumu 
„transwersalnego”. Ponadto postmodernizm ogłosił wyczerpanie za­
sobów tradycyjnych kultur, proklamując ponadkulturowy synkretyzm 
i eklektyzm. Odzwierciedleniem tych tendencji jest określenie „super­
market kultury”, obrazujące uniwersalny, dostępny powszechnie zasób 
treści kultury o różnej proweniencji, z którego można czerpać na różne 
sposoby. Zasób ów byłby więc jeden, wspólny i powszechny, a dobierane 
z niego zestawy — partykularne i indywidualne.

Z tego skrótowego przeglądu ujęć i tendencji widać wyraźnie dłu­
gotrwałość i uporczywość sporu między monistycznymi i pluralistyczny­
mi koncepcjami kultury, obecnego zwłaszcza w czasach nowożytnych. 
Pozostaje on wciąż aktualny i żywy, a więc wart namysłu.

Trzeba jednak dokonać tu pewnego zastrzeżenia terminologicz­
nego, a mianowicie, że pojęcie monizmu kulturowego będzie używane 
w jego dosłownym, sygnalizowanym już znaczeniu, jako określające po­
gląd o jedności kultury ludzkiej, w przeciwstawieniu do tezy o wielości 
kultur, nazywanej tu pluralizmem kulturowym. Paralelne do nich (choć 
nie całkiem synonimiczne) są pojęcia uniwersalizmu i partykularyzmu 
lub relatywizmu kulturowego. Niekiedy jednak spotyka się w analizach 
kultury [np. Pietraszko 1992] pojęcie monizmu, używane dla przeciw­
stawienia tezie o autonomii czy odrębności kultury, zatem na oznacze­
nie substancjalnej jedności zjawisk kulturowych i przyrodniczych. Jest 
to więc w istocie jakaś postać redukcjonizmu i naturalizmu, negująca 
swoistość, odrębność ontyczną kultury wobec natury. Stanowisko to, 
trudne do uzasadnienia i utrzymania (negacja standardowego prze­
ciwstawienia natury i kultury wymaga wypracowania i podania innego 
kryterium wydzielania zjawisk kulturowych z ontycznego uniwersum) 
oraz terminologicznie mylące, odwołuje się do tradycyjnych poglądów



i pojęć metafizycznych (o substancjalnej jedności świata). lu  jednak 
nie dyskutujemy kwestii monizmu metafizycznego, lecz jedynie kultu­
rowego, abstrahując od ontycznego statusu kultury. Nie przesądzając 
zatem o esencjalnym lub fenomenalnym (przypadłościowym) charak­
terze różnic między naturą a kulturą (zjawiskami naturalnymi a kul­
turowymi), zakłada się istnienie tej rożnicyjako warunkujące istnienie 
kultury (istności różniącej się od natury).

Pojęcie kulturowego monizmu bywa stosowane i w takim rozu­
mieniu, zgodnie z którym „kulturowy monizm utrzymuje, że jest tylko 
jedna prawdziwa kultura, sposób życia i pogląd na świat, mianowicie 
nasz. [...] Kulturowy monizm utrzymuje, że metafizyczne i episte- 
mologiczne stanowiska, jak również wartości aksjologiczne tej jed­
nej prawdziwej kultury są najlepsze” [Randall 1997, 74]. I akie uję­
cie można uznać za oparte na nieporozumieniu: pogląd streszczony 
jako wyrażający stanowisko kulturowego monizmu jest zwyczajowo 
określany jako etnocentryzm. Autor takiego ujęcia zdaje sobie z tego 
sprawę, utożsamiając po prostu monizm z etnocentryzmem i ksenofo­
bią („to etnocentryczne stanowisko...”, „w tej ksenofobicznej perspek­
tywie...”), co jest nieuprawnione i pochopne. Nawet absolutyzm, nie 
mówiąc o uniwersalizmie czy obiektywizmie, niekoniecznie przesądza, 
która kultura czy stanowisko metafizyczne jest właściwe, słuszne czy 
prawdziwe, lecz zakłada jedynie, że takie istnieje. Przyjęcie, że istnieje 
tylko jedna słuszna, właściwa czy prawdziwa kultura nie przeczy temu, 
że istnieją też inne. Podobnie nie będzie tu mieć zastosowania i nie 
zostanie rozpatrzone takie rozumienie monizmu kulturowego, które 
utożsamia go z monokulturowością pewnego społeczeństwa jako cechą 
„społeczeństw zamkniętych” [Krąpiec 1982,334].

Argumentem na rzecz pluralistycznej koncepcji kultury bywa czę­
sto obserwowane zróżnicowanie materiału etnologicznego, które jest 
uznawane za przejaw istnienia kulturowych odrębności. Te różniące 
się elementy interpretowane są mianowicie jako mające należeć do 
jakichś szerszych zespołów, nazywanych często za Ruth Benedict „wzo­
rami kultury”, stanowiących o odmienności każdej osobnej kultury. 
Czasami w konsekwencji odmawia się nawet potrzeby (albo i możliwo­
ści) konstruowania jednolitej teorii kultury, nakazując stosowanie wo­
bec każdej z odrębnych i niewspółmiernych kultur osobnych procedur 
badawczych i kategorii interpretacyjnych (o tym szerzej w następnym



rozdziale). Na gruncie antropologii kulturowej stanowisko takie jest 
określane niekiedy jako opisowa (deskryptywna) odmiana relatywizmu 
kulturowego [Lazari-Pawłowska 1985, por. tejże 1970; Spiro 2004],

Argument z tak interpretowanych danych opisowych grozi jednak 
popadnięciem w całkowicie jałową metodologię. Uznając różnice mię­
dzy pojedynczymi zjawiskami z zakresu kultury za wystarczające uza­
sadnienie dla wyodrębniania szerszych całości kulturowych, trzeba by 
konsekwentnie uważać występowanie wszelkich różnic między dowol­
nymi elementami kultury za symptom istnienia odmiennych kultur. 
Zastosowanie takiej procedury grozi domniemywaniem i mnożeniem 
owych całości kulturowych ad injinitum, w sprzeczności z metodologicz­
ną regułą „brzytwy Ockhama”. Metoda takiej dyferencjacji jest zresztą 
arbitralna i stąd kontrowersyjna zarówno wtedy, gdy opiera się na wy­
kazie różnic, jak i podobieństw (tzn. elementach wspólnych, obecnych 
w rozpoznawanych za jej pomocą całościach, systemach kulturowych). 
To na ogół badacz decyduje, na które z nich kieruje swą uwagę. Jeśli 
chce analizować specyfikę przekonań (np. religijnych), zachowań (np. 
rytualnych) czy wytworów (np. artystycznych) w jakiejś grupie społecz­
nej, wtedy będzie pomijał wszystko, co je upodabnia do przekonań, za­
chowań i wytworów spotykanych w innej grupie, nawet jeśli tych cech 
wspólnych czy podobnych jest znacznie więcej niż różnic.

Na dowolność stosowanych tu zwykle kryteriów wskazuje np. Philip 
Bagby, pisząc, że „gdyby do wyodrębniania grupy społeczności lokal­
nych wystarczać miał jakikolwiek wspólny im rys lub zespół kulturo­
wy, to zaczęlibyśmy mnożyć w nieskończoność indywidualne kultury 
rozmaitego zasięgu i charakteru” [Bagby 1975, 159], Zaniepokojo­
ny metodologicznymi konsekwencjami takiej arbitralnej procedury, 
Adam Grobler zauważa, że „mówiąc ‘nasza kultura’ możemy mieć na 
myśli kulturę zachodnią w odróżnieniu od kultur wschodnich, chrze­
ścijańską, w odróżnieniu od żydowskiej, katolicką, w odróżnieniu od 
protestanckiej, rzymskokatolicką, w odróżnieniu od greckokatolickiej, 
europejską, w odróżnieniu od północnoamerykańskiej, słowiańską, 
w odróżnieniu od germańskiej, polską, w odróżnieniu od czeskiej, in­
teligencką, w odróżnieniu od ludowej, wielkomiejską, w odróżnieniu 
od małomiasteczkowej, wapniacką, w odróżnieniu od młodzieżowej, 
wysoką, w odróżnieniu od masowej. Są kultury patriotyczno-narodo- 
we i kosmopolityczne, katolicko-postępowe i katolicko-konserwatywne,

■f



laickie i wojująco-ateistyczne.[...] Swoje kodeksy kulturowe mają fila­
teliści i brydżyści, fani muzyki metalowej i kinomani, kibice piłkarscy 
i maklerzy giełdowi. Własną kulturę wytwarzają grupy zawodowe i śro­
dowiska rodzinne” [Grobler 2001, 293],

Takie formy multiplikacji kultur cechują się nie tylko arbitralnością, 
ale także woluntaryzmem stosujących je osób lub grup, dążących w ten 
sposób do budowania własnej tożsamości na odróżnieniu od innych.

Kryje się za tym często zjawisko tzw. pseudospecjacji, opisane przez 
Erika Eriksona [E. Erikson 1994; por. K. Erikson 1996], który wskazał, 
że grupy społeczne pod wieloma względami zachowują się w stosunku 
do siebie tak samo jak blisko spokrewnione gatunki zwierząt, stwarza­
jące sugestie wzajemnej odrębności, poprzez zażartą rywalizację o te 
same zasoby czy obszary środowiska*. Trafnie i sugestywnie przejawy 
takiego zachowania opisał Roger Scruton: „Wyniosła rezerwa szyity 
z Libanu, jaką okazuje swoim chrześcijańskim sąsiadom, nie da się na­
wet porównać z nienawiścią, jaką żywi wobec swych rywali sunnitów, 
a niesmak, z jakim kalwinista spogląda na współczesnego mieszczucha- 
ateistę, rzadko równa się zaciekłości, z jaką potępia on Kościół katolicki 
[...]; kwestia, czy czynić znak krzyża dwoma palcami, czy też trzema, 
doprowadziła kiedyś do schizmy w Kościele prawosławnym, a doniosłe 
tego konsekwencje odczuwamy do dziś” [Scruton 2006, 17].

Opieranie się na subiektywnym poczuciu odrębności, obcości czy 
nawet wrogości prowadzić mogłoby do uznawania szczególnie silnych 
różnic tam, gdzie obiektywnie są one właśnie niewielkie, a w rezultacie 
do pochopnego urabiania przez obserwatora ąuasi-odmian kulturo­
wych. Widomym tego objawem są kontrowersje towarzyszące ustala­
niu i klasyfikacji węższych obszarów kulturowych w obrębie kulturo­
wej tradycji europejskiej (np. problem istnienia kulturowej odrębno­
ści Europy Środkowej, kulturowej swoistości Mitteleuropy) lub kultur 
narodowych (np. co do istnienia narodowości śląskiej czy kaszubskiej, 
deklarowanych stosunkowo licznie przez mieszkańców tych regionów 
w spisie powszechnym, a kwestionowanych przy użyciu „obiektywnych” 
kryteriów). Jeśli kulturowa tożsamość opiera się na odrębności, a ta na 
różnicy, która jest arbitralna lub wątpliwa, to problematyczna staje się 
i owa tożsamość, a wraz z nią kulturowa odrębność.

* V Procesy takie, zachodzące w przyrodzie, określił mianem pscudogatunkotwór- 
stwa i opisał Konrad Lorenz [zob. tegoż 1977, 314-318 i 1986,49-50].

I 13|



Ten sam problem wyłania się zresztą na poziomie samej kultu­
ry europejskiej jako kwestia zarówno jej odrębności, jak wewnętrznej 
spoistości. „Z jednej strony przywykliśmy mówić o Europie, a w każdym 
razie o jej znacznej części, jako o wspólnocie kulturowej wyrosłej na 
gruncie cywilizacji śródziemnomorskiej i w kręgu wartości chrześcijań­
skich. Inaczej mówiąc, w powszechnym rozumieniu korzenie kultury 
europejskiej są jednorodne. [...] Z drugiej jednak strony dwa tysiące 
lat historii Europy, historii, którą modelowały owe wspólne wartości 
i doświadczenia z kulturą Grecji, Rzymu i chrześcijaństwa -  ukazu­
ją  niesłychanie zróżnicowane oblicza naszego kontynentu. [...] Obie 
możliwe orientacje mają mniej więcej równą ilość przesłanek i mniej 
więce j równy ciężar argumentacji” [Pilch 2005, 33-34],

Z kolei w Stanach Zjednoczonych pojawiły się pod koniec XX wie­
ku ujęcia sugerujące istnienie wewnątrz amerykańskiego społeczeń­
stwa głębokiego pęknięcia kulturowego, odmiennego od zwykłych tam 
różnic etnicznych, odzwierciedlone dobitnie w formule „jeden naród, 
dwie kultury”, użytej przez Gertrudę Himmelfarb (w sformułowaniu 
Jamesa Huntera manifestujące się wręcz w „wojnie kulturowej”). 
Owe dwie kultury, różnicujące społeczeństwo amerykańskie, miały­
by wymiar światopoglądowy, dający się wyrazić w przeciwstawieniu 
„progresywistów” i „ortodoksów”, czyli grup liberalno-postępowych 
i konserwatywno-tadycjonalistycznych. Przy takim ujęciu można tezę
0 współwystępowaniu i konilikcie dwóch takich „kultur” ekstrapolować 
na inne społeczeństwa, w tym polskie [Burszta 2007], W rezultacie 
rozciągałby się on na płaszczyznę stosunków globalnych, gdyż liberal- 
no-postępowe środowiska w różnych krajach łączyłoby ze sobą więcej 
niż z konserwatywno-tradycjonalistycznymi rodakami. Sama jednak 
teza o takiej kulturowej różnicy, a zwłaszcza „wojnie”, budzi liczne za­
strzeżenia i spotkała się z wieloma polemikami (szczególnie co do jej 
istotnie kulturowego charakteru, co nas tu interesuje).

Ernest Cassirer stwierdził, że w samą istotę zjawisk kulturowych 
(form symbolicznych) wpisana jest antynomia, dialektyka jednoczenia
1 dzielenia, zespajania i rozłączania, harmonizowania i antagonizo­
wania. „Tak więc to, co miało na celu zapewnienie harmonii kultury, 
staje się źródłem najgłębszej niezgody i sporów” [Cassirer 1977, 252]. 
W ujęciu i analizie kultury należy zatem ową antynomię i dialektykę 
uwzględnić, a nie przesądzać na rzecz jednego z jej biegunów.

14



Claude Lévi-Strauss skłaniał się ku ujęciu traktującemu jako od­
rębną kulturę „każdy zespół etnograficzny, który okazuje znaczące 
z punktu widzenia badań odchylenia od innych” [Lévi-Strauss 1970, 
387], W takim podejściu istnienie odmienności (a więc znaczenie de­
cydujących o tym elementów) ma wprawdzie stwierdzać badacz, a nie 
uczestnik kultury, lecz to nie udaremnia ani subiektywizmu, ani arbi­
tralności takiej procedury. „I tak współcześnie Dan Sperber powiada, 
że antropologowie w ogóle mają tendencję do traktowania zauważa­
nych i opisywanych, a często jedynie ‘odczuwanych’, powierzchownych 
i nieregularnych różnic jako rodzaju ‘niezgłębionych przepaści’ mię­
dzy kulturami. Jest to nader popularne stanowisko, gdyż wyraża ogólny 
światopoglądowy liberalizm, który antropologowie poczytują sobie za 
zasługę” [Burszta 1992, 53]. Byłby to więc wynik pewnego przednauko- 
wego (w każdym razie pozanaukowego) nastawienia badaczy .

Zresztą wynikające ze strukturalistycznych założeń identyfikowa­
nie kultury przez różnicę nie opiera się bynajmniej na samych danych 
opisowych. Stwierdzenie różnicy jest możliwe tylko przy określeniu 
jakiegoś kryterium (co czyni różnicę?), a to ma charakter oceniają­
cy, nie opisowy. Argument z danych opisowych wymaga więc uprzed­
niego przyjęcia pewnych założeń wyrażonych w sądach oceniających. 
Uznanie bowiem pewnego elementu za konstytuujący różnicę, a więc 
konstytutywny (ważny) dla danej kultury, jest zabiegiem wartościują­
cym. U podłoża takich decyzji leżą przeświadczenia teoretyczne, a nie 
ustalenia faktograficzne. „Faktycznie funkcjonujące w poszczególnych 
społecznościach sposoby życia nie są na ogół niepowtarzalnymi pod 
względem zawartości treściowej czy też jej ujęcia w kategorie i pojęcia, 
zupełnie odrębnymi całościami. Różnorakie, wspólne dla kilku sąsia­
dujących ze sobą w wymiarze synchronicznym czy następujących po 
sobie w wymiarze diachronicznym sposobów życia, składniki w postaci 
mniej lub bardziej rozbudowanych układów przekonań sprawiają, że 
oddzielenie od siebie takich splecionych czy przenikających się wza­
jemnie sposobów życia może być przeprowadzone jedynie teoretycz­
nie” [Gierszewski 1997, 154-155]. Jak stwierdza Geertz, właśnie tym,

Skądinąd Lévi-Strauss sam przytacza wypowiedź Nielsa Bohra, że „różnice w tra­
dycjach różnych kultur są pod wieloma względami podobne do różnych, ale rów­
noważnych sposobów opisywania doświadczenia fizycznego” [Lévi-Strauss 1970,
388J.



co dzieli antropologów, „jest rozumienie różnicy kulturowej: co to jest, 
co ją  wytwarza, co ją podtrzymuje i jak głęboko ona sięga” [Geertz 
2003, 129-130]. Jerzy Kmita zaś twierdzi, że ustalenia takie narażone 
są na popadnięcie w błędne koło, gdy czynnikom kulturowym przypi­
sują funkcję różnicującą społeczne zbiorowości, a dla potwierdzenia 
tej ich funkcji powołują się na różnice między owymi zbiorowościami 
[Kmita 1994, 38], Tak więc w procedurze wyodrębniania i różnico­
wania kultur czyha nie tylko pułapka regressus ad infinitum, lecz także 
circulus vitiosus.

O monistycznym lub pluralistycznym ujęciu kultury przesądzić 
może przyjęta jej definicja, zakładająca atrybutywne lub dystrybu- 
tywne rozumienie tego pojęcia. „W znaczeniu atrybutywnym kultura 
jest cechą stałą, czyli właśnie atrybutem ludzkości jako całości (ujęcie 
globalne), lub poszczególnego człowieka jako przedstawiciela gatunku 
ludzkiego (ujęcie jednostkowe). W sensie atrybutywnym termin kul­
tura może występować wyłącznie w liczbie pojedynczej: można mówić 
tylko o kulturze, nigdy o kulturach.

W znaczeniu dystrybutywnym kultura jest rozumiana jako zbiór 
cech kultury określonej zbiorowości. W tym znaczeniu termin kultu­
ra może być używany zarówno w liczbie pojedynczej, jak i w liczbie 
mnogiej (‘kultura’, ‘kultury’), ale w każdym przypadku należy uściślić, 
o czyją kulturę chodzi” [Filipiak 2003, 21].

Ważne jednak także, jak rozumie się ten zbiór cech składających 
się na konkretną kulturę. Można bowiem traktować go jako zestaw 
elementów zaczerpniętych z ogólnoludzkiego ich zasobu czy też wa­
riantów lub odmian elementów występujących we wszystkich kultu­
rach. Można również, jak to się zdarza częściej, uważać go za system, 
strukturę, konfigurację czy wzór, oparty nie tyle na takim lub innym 
doborze tych elementów, lecz na sposobach ich powiązania, zespoje- 
nia, zintegrowania.

Flolistyczne koncepcje, uwypuklające koherencję systemu kultu­
rowego i pewną standaryzację jego elementów, dokonującą się dzięki 
jednolitości wzoru kulturowego (a jak pisze Burszta, wszystkie moder­
nistyczne koncepcje kultury były „bez wyjątku” holistyczne [Burszta 
2001, 162]), dość dobrze przystające do stosunkowo nieskomplikowa­
nych elementów i ich układów w kulturach społeczności słabo rozwinię­
tych, zawodzą w analizie kultury społeczeństw wysoko cywilizowanych,



0 skomplikowanej strukturze. Wraz bowiem z rosnącą skalą zróżnico­
wania i słabnącą integracją rozmaitych elementów kulturowych, jed­
nolita charakterystyka systemu kulturowego staje się coraz trudniej­
sza, a możność wyodrębniania kolejnych, zintegrowanych całości kul­
turowych coraz bardziej wątpliwa. „W momencie, kiedy antropologia 
na dobre zainteresowała się społeczeństwami nowoczesnymi, złożony­
mi, uwarstwionymi klasowo, wieloetnicznymi z reguły, dotychczasowa 
koncepcja kultury wykazała swą zasadniczą nieprzydatność. Pojawiły 
się pytania o granice systemów kulturowych, które dotyczyły trzech 
ich zakresów: [1] wewnętrznych dziedzin danego systemu społeczno- 
kulturowego (religijnych, politycznych, międzyludzkich); [2] granic 
lokalnych, międzygrupowych czy nawet granic pomiędzy jednostkami 
oraz [3] granic hierarchii statusu i klasy. Stąd początek procesu odcho­
dzenia od rozumienia kultury jako -  najpierw — całości homogenicznej
1 koherentnej, uniformizującej ludzi” [tamże, 162-163].

We współczesnym świecie „coraz trudniej o ‘czyste’ i pełne syste­
my kulturowe; takich już właściwie nie ma, wbrew temu, co twierdzą 
skrajni nacjonaliści. [...] Kultury wzajemnie się od siebie uzależniły, 
nawzajem się przenikają, żadna nie jest ‘światem samym dla siebie’, 
wszystkie mają status hybrydalny i heterogeniczny, niemonolityczny 
i jawnie zróżnicowany” [Burszta 1996, 67—68].

Gordon Mathews podobnie kwestionuje istnienie tradycyjnych 
wspólnot plemiennych, dostarczających antropologom rutynowych 
przykładów odrębnych, zamkniętych, zunilikowanych systemów czy 
wzorów kultury. „Dziś niewiele już zostało plemion w tradycyjnym an­
tropologicznym znaczeniu tego słowa: grup o odrębnej kulturze, w du­
żym stopniu izolowanych od świata. Członkowie plemion, które niegdyś 
były przedmiotem badań antropologów, dzisiaj pracują zapewne jako 
robotnicy albo maklerzy i oglądają Titanica i Słoneczny patrol” [Mathews 
2005, 20]. Czasami jeszcze odgrywają swoje plemienne rytuały i obrzę­
dy w ramach pokazów dla turystów. Podczas takich spektakli muszą 
jednak skrupulatnie ukrywać zegarki, walkmany i inne akcesoria elek­
troniczne, a więc wytwory cywilizacji przemysłowo-technicznej, używa­
ne przez nich na co dzień. Mathews proponuje więc dwa rozłączne zna­
czeniowo pojęcia kultury: tradycyjne, odnoszące się do sposobu życia 
dawnych ludów, oraz współczesne, wyrażające ów uniwersalistyczny rys 
powszechnie dostępnego zasobu wytworów w stosowanym przez niego



określeniu „supermarket kultury”. Co więcej, posuwa się on do suge­
stii, że „być może istnienie różnych, oddzielnie funkcjonujących kultur, 
z których każda stanowi sposób życia pewnego ludu, zawsze było do 
pewnego stopnia antropologicznym mitem [...]. W każdym razie dzisiaj 
kultura taka nie istnieje dla zdecydowanej większości ludzi na świecie” 
[tamże, 268, 269], Dlatego niekiedy formułuje się stanowczą konkluzję, 
że „obecnie istnieje jedna światowa kultura”, stanowiąca ,jeden wielki 
kulturowy inwentarz”, w którym „wszystkie różnorako rozmieszczone 
struktury sensu i ekspresji zostają w jakiś sposób, w którymś miejscu ze 
sobą powiązane” [U. Hannerz, za: Kempny 2001, 90],

Trzeba jednak zaznaczyć, że procesy globalizacji, postrzegane i in­
terpretowane często jako prowadzące właśnie do kulturowej unifikacji 
i standaryzacji, nie mają bynajmniej tak jednoznacznego charakteru 
i nie pozwalają na rozstrzygnięcie sporu między monizmem a plurali­
zmem kulturowym przez przeniesienie go na płaszczyznę historyczną 
(ujęcia jako historycznego procesu, prowadzącego od pluralizmu wielu 
partykularnych i izolowanych kultur lokalnych w przeszłości, do uni­
wersalnej i jednolitej kultury globalnej w przyszłości). Teoretycy glo­
balizacji podkreślają bowiem, że jest to w istocie proces dychotomiczny 
i ambiwalentny. „Większość znanych ujęć procesu globalizacji wskazu­
je, że dojej istoty należy wyzwalanie różnego rodzaju sprzeczności, uni­
formizacji i wykorzenieniu towarzyszy intensyfikacja działań nakiero­
wanych na poszukiwanie i uprawomocnienie lokalnej i narodowej ‘róż­
nicy’ tożsamości oraz -  ogólnie rzecz ujmując -  intensyfikacja działań 
związanych z odbudową doświadczenia ‘bycia u siebie’” [Jacyno 2004, 
105]. Ma to źródło w jednej z charakterystycznych cech globalizacji, 

jaką jest skrócenie odległości, a więc dystansu. Rezultatem jest „wza­
jemne przybliżenie powodujące uświadomienie różnorodności. Tak sil­
nego uświadomienia, a zwłaszcza takiej reakcji na to uświadomienie, 
nie było w minionych czasach. [...] Różnorodność kultur narodowych 
i etnicznych, niewspólmierność ich wartości, fundujących je zasad, wy­
stąpiła nie jako zjawisko antykwarycznej lub muzealnej kolekcji osobli­
wości, ale jako żywotne praktyczne zagadnienie współczesnego świata” 
[Kłoskowska 2002, 162]. Najbardziej znane bodaj z takich ujęć zostało 
przedstawione w książce Benjamina Barbera Dżihad kontra McSwiat.

Co więcej, można dostrzec napięcie i sprzeczność między uniwer- 
salizacją w obszarze kultury materialnej i masowej, a partykularyzacją



w zakresie kultury symbolicznej, zwłaszcza obejmującej sferę sacrum. 
Niektórzy teoretycy dokonują więc rozróżnienia między kulturą glo­
balną (opartą na doraźnych wytworach kultury popularnej i masowej) 
a kulturą uniwersalną (obejmującą wyższe, trwałe i nieprzemijalne 
wartości ogólnoludzkie [Szpociński 1999, 61 i n.; zob. Ziółkowski 2002, 
325]). Uniwersalizacja jest w takich ujęciach odróżniana od hybrydyza­
cji czy kreolizacji, do jakich prowadzi globalizacja. Zygmunt Bauman 
-jeden  z najbardziej znanych monogralistów ponowoczesności -  jest 
jednocześnie „zdecydowanym nominalistą kulturowym, wskazującym 
na niemożność ujmowania i opisywania kultury ponowoczesnej jako 
bytu całościowego” [Burszta 2001, 167].

Ale przyjęcie esencjalizmu czy substancjalizmu nie przesądza by­
najmniej na rzecz kulturowego uniwersalizmu czy tym bardziej mo- 
nizmu. Od czasu Arystotelesa bowiem wiadomo, że esencjalizm i sub- 
stancjalizm nie kłóci się z pluralizmem, wielością substancji (w na­
szym przypadku -  kultur). Teza o istocie kultury jako jej uniwersal­
nym rdzeniu, trzonie czyjądrze wcale pluralizmu nie wyklucza, o czym 
świadczy choćby przykład Alfreda Kroebera, ochoczo posługującego 
się pojęciem istoty kultury, a jednocześnie okazującego przychylność 
kulturowemu relatywizmowi. Osią sporu staje się w tej kwestii kontro­
wersja co do zawartości, treści owej istoty oraz jej prymatu wobec tego, 
co kulturowo zmienne i zróżnicowane -  czy zatem kulturę stanowi 
i charakteryzuje ją wspólna istota, czy raczej partykularna specyfika.

W tym kontekście pojawia się zwykle kwestia uniwersaliów kultu­
rowych — im więcej i im istotniejszych można ich wskazać, tym silniej­
sze argumenty na rzecz kulturowego uniwersalizmu, osłabiające prze­
konanie o kulturowym partykularyzmie i pluralizmie. Sytuacja jest 
jednak w tej kwestii niejasna z kilku powodów. Po pierwsze, nieprzeko­
nujące są te interpretacje, które przypisują uniwersalny charakter ca­
łym konkretnym dziedzinom (Anna Kłoskowska nazywa je systemami) 
kultury. Najczęściej jako przykłady takich dziedzin podaje się naukę 
i technikę. Zgodnie z tą wykładnią teorie naukowe mają powszechną, 
transkulturową ważność (jest tylko jedna nauka), a urządzenia tech­
niczne mają tę samą konstrukcję i funkcję (funkcjonują wszędzie tak 
samo) i na ogół są to takie same urządzenia, będące w większości wy­
tworem współczesnej, uniwersalnej cywilizacji naukowo-technicznej. 
Jak to ujmuje Paul Ricouer, „poszczególne techniki -  a więc unowo­

19



cześnienie tradycyjnych narzędzi, którego wymaga nauka stosowana 
-  nie mają ojczyzny”, natomiast „myślenie naukowe doprowadza do 
rozpowszechnienia się techniki; to ono jednoczy ludzkość zrazu na po­
ziomie bardzo abstrakcyjnym, czysto racjonalnym, by na tej podstawie 
następnie zapewnić cywilizacji ludzkiej charakter powszechny” [Rico- 
eur 1991, 163, 162].

Jeśli chodzi o naukę, to argumentacja ta może mieć odniesienie 
tylko do jej części, mianowicie przyrodoznawstwa. Na gruncie humani­
styki istnieją poważne rozbieżności, w tym międzykulturowe, z powo­
du których trudne lub niemożliwe jest stworzenie np. wspólnego pod­
ręcznika do historii sąsiadujących narodów czy społeczeństw. Świetnie 
odzwierciedla te międzykulturowe różnice przykład Hongkongu, który 
nie ma jednej historii, lecz wiele różnych, w zależności od tego, czy spi­
sanych przez autorów brytyjskich i zachodnich, czy chińskich i azjatyc­
kich [Mathews 2005, 180 i n.]. Tak jest niemal na każdym pograniczu 
kulturowym. Historia szczególnie dotkliwie odczula upadek wielkich 
narracji i upowszechnienie pluralizmu zróżnicowanych mikronarracji. 
Podobnie w przypadku teorii ekonomicznych, niosących w sobie kom­
ponentę kulturową i mających ograniczoną kulturowo obowiązywal- 
ność (nie we wszystkich kulturach da się zastosować te same rozwiąza­
nia ekonomiczne i nie wszędzie będą one tak samo funkcjonować), nie 
mówiąc już o doktrynach prawnych czy teoriach estetycznych, odzwier­
ciedlających silne różnice międzykulturowe.

Jeśli zaś wziąć pod uwagę przyrodoznawstwo, to trafność argumen­
tacji o jego kulturowej uniwersalności zależy od stanowiska przyjętego 
na gruncie filozofii nauki w kwestii przedmiotu nauki (jej przedmio­
towego odniesienia). Jeżeli jest ono realistyczne, to prawa przyrody 
można uznać nie za wytwory i składniki jakiejkolwiek kultury, lecz 
obiektywne odzwierciedlenie stosunków panujących w przyrodzie, czy­
li za osadzone w naturze, a nie kulturze. To samo da się powiedzieć 
o zasadach funkcjonowania urządzeń technicznych. Jednolitość tych 
urządzeń wynikałaby nie z jedności kultury, w jakiej funkcjonują, lecz 
naturalnych cech i prawidłowości, jakie w swych konstrukcjach wyko­
rzystują. Koło, śruba czy przekładnia są wszędzie takie same nie ze 
względu na kulturową jednolitość czy wspólnotę ich budowniczych czy 
użytkowników, lecz naturalnych właściwości fizycznych przedmiotów 
(podobnie: chemicznych związków i reakcji czy biologicznych struk­
tur). Inaczej mówiąc: świadczą o jedności natury, a nie kultury.



Jeżeli natomiast staniemy na gruncie instrumentalistycznej wy­
kładni nauki, wtedy należy wziąć pod uwagę konwencjonalistyczny 
i paradygmatycznyjej model. Niezależnie od jego wariantów, przyjmu­
je on, że nauka rozwijana jest zawsze w obrębie pewnego partykular­
nego paradygmatu, którego charakter ma uwarunkowania socjokultu- 
rowe. Niektóre koncepcje formułowane na gruncie socjologii wiedzy 
(zwłaszcza tzw. mocny program szkoły edynburskiej) idą nawet dalej, 
traktując naukę jako wyraz i przejaw partykularnej kultury panującej 
w określonym środowisku społecznym i ją  odzwierciedlającą.

Kulturalistyczne podejście do nauki odmawiajej transkulturowego 
czy metakulturowego statusu. Jak to formułuje przedstawiciel takiego 
podejścia Andrzej Szahaj, „nie istnieje wolne od kontekstu poznanie, 
tak jak nie istnieją ponadkulturowe normy racjonalności. W tym sensie 
również nauka nie reprezentuje czegoś wyjątkowego, co dawałoby jej 
wyróżnioną pozycję względem innych systemów wiedzy. Wszelkie zin­
stytucjonalizowane przekonania funkcjonują na gruncie określonych 
kultur” [Szahaj 2004a, 194], Zbliżone, lecz bodaj bardziej radykalne 
stanowisko wyraża odmiana relatywizmu kulturowego zwana kogni­
tywną. „Według relatywistów kognitywnych prawdziwe twierdzenia 
stanowisk deskryptywnych są relatywne w odniesieniu do kognitywnych 
standardów kultur, w których są tworzone. W skrócie -  cala nauka jest 
etnonauką. Stąd, ponieważ nowożytna nauka jest nauką zachodnią, jej 
prawdziwe twierdzenia (i kanony dowodzenia) są nie mniej kulturowo 
relatywne niż twierdzenia każdej innej etnonauki” [Spiro 2004, 29]. 
W badaniu kultury istotna jest ponadto nie tylko treść, ale funkcja 
nauki; „znaczenie ‘jednej nauki’ odnoszone do procesów fizycznych, 
chemicznych i biologicznych może współistnieć i rzeczywiście współ­
istnieje z różnymi rolami, jakie odgrywać może nauka w tym zasadni­
czym i wyjątkowym znaczeniu, w różnych społeczeństwach” [Tambiah 
2004, 75]. Motywacje, sposoby, cele stosowania nauki mogą odzwier­
ciedlać różnice kulturowe istotniejsze od zbieżności jej treści. Tak 
więc zarówno na gruncie filozofii nauki, socjologii wiedzy, jak i an­
tropologii uniwersalny, transkulturowy charakter i status nauki jest 
kwestionowany.

Co zaś do urządzeń technicznych, to wiele z nich wykazuje jednak 
cechy wyraźnej odrębności kulturowej, począwszy od różnic metrycz­
nych, przez konstrukcyjne, kończąc na elementach wystroju (design).



Wiele spośród wytworów kultury materialnej (domy i budynki, środki 
lokomocji -  riksze, wozy, lektyki, łodzie czy nawet noże i siekierki, nie 
mówiąc o naczyniach) nosi na sobie piętno kulturowej specyfiki, odróż­
niające je od powstających i użytkowanych w innych społecznościach. 
Nawet gdy są to przedmioty zupełnie identyczne, jak telefony komór­
kowe, samochody czy telewizory, to sposób ich użytkowania wykazuje 
wyraźne odrębności kulturowe.

To jest kwestia newralgiczna. Gzy bowiem użytkowanie tych sa­
mych telefonów komórkowych przez talibów i zwalczanych przez nich 
żołnierzy zachodnich armii w Afganistanie, czyni ich uczestnikami 
jednej, tej samej, wspólnej kultury? Aby postawić problem w bardziej 
drastycznej formie: czy wykorzystanie przez zamachowców na World 
Trade Center amerykańskich samolotów, urządzeń nawigacyjnych, 
środków łączności i instrukcji pilotażu upodobniło ich do Ameryka­
nów, zaświadczyło o ich wspólnocie kulturowej z nimi, uczestnictwie 
w jednej z nimi kulturze i korzystaniu ze wspólnych jej zasobów? To 
pytanie o pozycję i rolę techniki oraz stojącej na jej teoretycznym za­
pleczu nauki w systemie (całości) kultury. Ma ona niewątpliwie pew­
ne cechy i funkcje upodabniające i unifikujące, lecz nie jest w stanie 
zatrzeć ani zrównoważyć różnic w warstwie kultury symbolicznej, 
a także socjetalnej. Przywoływany tu Stanley J. Tambiah opisuje, jak 
„w Indiach rzemieślnicy, którzy byli według wszelkich kryteriów tak­
że doskonałymi specjalistami w dziedzinie techniki, czyścili, zanosili 
modły i przystrajali swe narzędzia pracy w czasie dorocznych obrzę­
dów; obserwator mógłby stwierdzić, że rzemieślnicy dokonują aktów 
przebłagania ducha narzędzi”, a dalej relacjonuje: „W Katmandu 
w 1981 r., podczas święta Dassein widziałem wielu kierowców auto­
busowych, taksówkarzy i mechaników samochodowych, którzy święcili 
swe pojazdy, mazali je krwią i ozdabiali kwiatami”, by skonstatować: 
„Tak więc zachodnia technika i zachodnia wiedza techniczna, która 
rozwija i poszerza tradycyjną wiedzę techniczną, niekoniecznie musi 
usunąć czy zastąpić działania rytualne i magiczne” [Tambiah 2004, 
83]. A to te ostatnie stanowią o kulturowej specyfice i decydują o kultu­
rowych różnicach. Procesy globalizacji, sprzyjające ekspansji techniki, 
sprawiają, że „paradoksalnie, dzięki ‘inwazji i ekspansywności’ global­
nych marek produktów człowiek zaznajamia się z nimi w bezpiecznych 
warunkach własnej kultury” [Mamzer 2003, 131]. Nawet jeśli te pierw­



sze są uniwersalne, te drugie są partykularne. Te pierwsze należą do 
„supermarketu kultury”, ale te drugie stanowią głębsze i trwalsze war­
stwy kulturowej identyfikacji i przynależności. „To właśnie zwyczajowe 
relacje między rzeczami a ludźmi oraz sposoby włączania przedmiotów 
w znajomą przestrzeń i organizowania za ich pośrednictwem stosun­
ków międzyludzkich budują odrębne kultury materialne” [Edensor 
2004, 140],

Jeśli natomiast chodzi o uniwersalia spoza kultury materialnej, to 
dotychczas wskazywane należały w zasadzie do dwóch grup:

• Formalne jedynie, a nie rzeczowe aspekty poszczególnych kul­
tur. Tak np. w prekursorskim i klasycznym opracowaniu G.P. Mur- 
dock [1945] wymieniał pokaźną liczbę takich uniwersalnych aspektów 
kultury, jak język, rodzina, edukacja, władza itd., a więc wskazywał, 
że każda społeczność tworzy kulturę obejmującą j a k i ś  język, j a k i ś  
system organizacji życia rodzinnego, edukacji swoich członków, spra­
wowania władzy itd., co nie przeczy temu, że w każdej kulturze jest to 
i nny  sposób. Inaczej mówiąc: „sugerował on jedynie istnienie takich 
dziedzin życia indywidualnego i zbiorowego, które tworzą system kla­
syfikacji kultury jako całości, a nie istnienie identycznych sposobów or­
ganizacji tych dziedzin w różnych kulturach, czyli identyczność kultur. 
Te d z i e d z i n y  można więc uznać za uniwersalne, ale s posób ich 
regulacji bywa tak różny, że może dostarczyć argumentu raczej zwo­
lennikom tezy o relatywizmie kulturowym” -  zauważyła trafnie Kło- 
skowska [1983, 46], Jeśli wystarczą one do uzasadnienia relatywizmu, 
to tym bardziej pluralizmu, który jest jego słabszą wersją.

Geertz uważa, że tak sformułowane określenia kulturowych uni- 
wersaliów uwikłane są w nieusuwalną sprzeczność: „zachodzi logiczny 
konflikt pomiędzy twierdzeniem, że na przykład ‘religia’, ‘małżeństwo’ 
czy ‘własność’ są uniwersaliami w sensie empirycznym i nadawaniem 
im bardzo precyzyjnego kształtu w zakresie konkretnej zawartości 
tych pojęć; jeśli bowiem powiemy, że są one uniwersaliami w sensie 
empirycznym, mówimy tym samym, iż posiadają one tę samą treść; 
a jeśli powiemy, że mają tę samą treść, będzie to oznaczało całkowitą 
sprzeczność z niezaprzeczalnym faktem, że przecież owa treść wcale 
nie jest taka sama” [Geertz 2005, 58],

Niektórzy relatywiści (np. Herskovits) odróżniają zresztą kul­
turowe uniwersalia od kulturowych absolutów, których istnieniu za­

23



przeczają. „W formalnym sensie uniwersalia oznaczają tutaj tyle, co 
powszechne typy instytucji (np. rodzina, system moralny, prawo), od­
najdywane we wszelkich rodzajach społeczeństw. Zawartość każdego 
z tych systemów jest jednak uwarunkowana kulturowym doświadcze­
niem danego społeczeństwa. Dla tak rozumującego relatywisty nie 
ma konkretnych i uniwersalnych norm lub wartości, ponieważ nie ma 
obiektywnych wartości absolutnych. Pozostaje przyjąć, że istnieją je­
dynie abstrakcyjno-formalne uniwersalia kulturowe, wypełniające się 
na różne sposoby pod względem treści czerpanych z kultury party­
kularnej” [Burszta 1992, 54]. Geertz dokonuje rozróżnienia między 
kulturowymi uniwersaliami, antropologicznymi generalizacjami oraz 
prawami, kwestionując je wszystkie i sugerując następującą konklu­
zję: „Każde zdanie zaczynające się od frazy ‘Wszystkie społeczeństwa 
mają...’jest albo bezpodstawne, albo banalne” [Geertz 2003, 173].

Klasyfikację i argumentację opartą na schemacie Murdocka 
w jeszcze inny sposób podważył socjobiolog Edward Wilson -  typolo­
gii tej odmówił mianowicie kulturowej specyfiki, podając analogiczną 
listę „uniwersaliów” dla społeczności owadów [Wilson 1988, 46 i n.]. 
W istocie, wiele cech wskazywanych jako uniwersalne dla ludzkiej kul­
tury, ma charakter związany z uniwersalnym charakterem właściwości 
ludzkiej natury, czyli specyfiką gatunku ludzkiego [Majcherek 2004, 
111- 112].

• Uniwersalia o rzeczowym charakterze (np. Lévi-Strauss: tabu 
kazirodztwa; Clyde Kluckhohn: wymóg działania na rzecz zachowania 
członków własnej grupy; Salomon Asch: szacunek dla odwagi i pogarda 
dla tchórzostwa; David Buss: preferowanie atrakcyjnej fizycznie part­
nerki i wysokostatusowego partnera) muszą być w praktyce analitycz­
nej obwarowywane obszernymi zastrzeżeniami i uszczegółowieniami, 
czyniącymi je nieprzydatnymi właśnie praktycznie [tamże, 113-114], 
Korekty, polegające na rozszerzaniu lub zawężaniu definicyjnego za­
kresu kluczowych pojęć („kazirodztwo”, „odwaga”, „atrakcyjność fi­
zyczna”, „status społeczny”) nasuwają podejrzenie o ich instrumen- 
talizowanie, dostosowywanie do konkretnego przypadku i konkretnej 
kultury, a więc partykularność, a nie uniwersalność.

Są jednak przynajmniej dwie poważne teorie mogące świadczyć 
na rzecz kulturowego uniwersalizmu: teoria gramatyki generatywno- 
transformacyjnej Noama Chomsky’ego (dotycząca języka, a więc jed­



nego z kluczowych elementów kultury) oraz koncepcja stadiów rozwoju 
moralnego Lawrence’a Kohlberga (dotycząca moralności, zatem także 
newralgicznego składnika kultury).

Ta pierwsza głosi istnienie uniwersalnej kompetencji językowej 
oraz takiejże gramatyki. Ponieważ jednak interpretuje ona ową uni­
wersalną kompetencję jako wrodzoną, zatem można kwestionować 
jej kulturowy charakter, uznać ją  za prekulturową, pozakulturową 
i świadczącą jedynie o gatunkowej własności homo sapiens jako homo 
loquens. Sam Chomsky upatruje podstaw uniwersalności językowej 
w strukturach biologicznych mózgu, a empirycznych argumentów na 
poparcie swojej tezy oczekuje po neuroflzjologii. Ta jednak nadal ich 
nie dostarcza, co daje podstawę do stwierdzeń, że „chociaż klęski odno­
szone przez badaczy UG [Universal Grammar] nie są argumentem gwa­
rantującym poprawność sformułowaniom relatywizmu językowego, to 
jednak są one czynnikiem mocno uprawdopodobniającym tezę Sapira- 
Whorfa” [Szymanik 2001, 84], czyli koncepcję pluralizmu etnolingwi- 
stycznego, interpretującą różnice językowe jako odzwierciedlające się 
w głębokich, zasadniczych różnicach kulturowych. Wszak poszczególne 
języki się różnią, a według wielu filozofów języka (od Quine’a do Put- 
nama) różnice te prowadzą do powstawania odmiennych schematów 
konceptualnych, kształtujących różne formy poznawania świata, jego 
interpretowania i odnoszenia się do niego (w tym kulturowego).

Teoria Lawrence’a Kohlberga (nawiązująca do prac Jeana Piage- 
ta) streszcza się w tezie o uniwersalnym kulturowo następstwie sta­
diów rozwoju moralnego. Według niej każda osoba ludzka, niezależ­
nie od macierzystej kultury, przechodzi w rozwoju moralnym te same 
etapy, następujące po sobie w tej samej sekwencji, a różnice między­
kulturowe wyrażają się jedynie w tempie ich kolejnego osiągania oraz 
końcowym rezultacie (różne osoby w różnych kulturach zatrzymują się 
na innym etapie spośród 6 możliwych). W ten sposób stwierdza ona, że 
„za kulturowym i historycznym zróżnicowaniem zachowań i poglądów 
moralnych kryją się uniwersalne sposoby rozumowania moralnego, wy­
korzystujące uniwersalnie podzielane normy i wartości moralne” [Je- 
rzak-Gierszewska 1997, 135].

Mimo powoływania się na liczne i metodycznie przeprowadzane 
badania empiryczne, także ta teoria budzi wątpliwości, a nawet prowo­
kuje interpretacje sprzeczne z jej główną, a interesującą nas tu tezą.



Jeśli bowiem w niektórych społecznościach rozwój moralny nie osią­
ga szóstego czy nawet piątego stadium, wykazywanego przez wielko­
miejskie środowiska w kulturze Zachodu, „to świadczy to o kulturowej 
stronniczości kohlbergowskiego ujęcia sekwencji etapów rozwoju mo­
ralnego lub przyjętych w nim definicji obu tych etapów”, a zatem „uję­
cie Kohlbergowskie nie może być stosowane uniwersalnie, gdyż — jak 
każde ujęcie teoretyczne wyprowadzone z badań przeprowadzonych 
w jednym środowisku kulturowym — obciążone jest kulturowo i przez to 
ograniczone w swej ważności empirycznej” [Jerzak-Gierszewska 2002, 
348-349]*. Ów szósty, najwyższy i najbardziej pożądany etap rozwoju 
moralnego sytuuje zaś jednostkę f aktycznie poza wszelką kulturą, czy­
niąc z niej całkowicie autonomiczny, wyzwolony od kulturowych uwa­
runkowań podmiot moralny [tamże, 349]. „Konkluzją, jaka wynika 
z konstrukcji jego teorii (weryfikowanej empirycznie), jest konstata­
cja, że proces podejmowania sądów moralnych ulega autonomizacji 
w miarę rozwoju jednostki” [Mainzer 2003, 10]. Tak więc uniwer­
salność rozwoju moralnego wyraża się nie poprzez powtarzalność we 
wszystkich kulturach, lecz w zmierzaniu do uwolnienia się w ogóle 
od czynników kulturowych, autonomizacji moralności od kultury (to 
skądinąd typowe dla stanowiska uniwersalistycznego: „zwolennicy 
uniwersalności norm moralnych traktują ją  jako stosunkowo odrębną 
i niezależną sferę o cechach ponadkulturowych” [Burszta 1992, 59]). 
Świadczyć to więc może właśnie o partykularyzującym wpływie kultury 
na moralność, a więc o partykularności samej kultury.

Podobnie zresztą można podsumować uniwersalizujące sformuło­
wania znanego teologa Hansa Kunga o globalnym ładzie etycznym. 
Mają one charakter postulatywny, a nie deskryptywny, postulują uni­
wersalną moralność czy etos („nie ma globalnego pokoju bez global­
nej moralności”, „projekt globalnego etosu”), a nie konstatują ich 
istnienie. Dla ich urzeczywistnienia Kung proponuje przekroczenie 
różnic kulturowych, w tym zwłaszcza religijnych. W rezultacie wpa­
da w sprzeczność między postulowanym przez siebie uniwersalizmem, 
a wymaganym do jego urzeczywistnienia czy wręcz składającym się nań

* Skądinąd paralelna do Kohlbergowskiej teoria rozwoju osobowości sformułowa­
na przez Eriksona, okazała się zawodna w badaniach uczestników innych kultur, 
np. Czarnych w RPA -  różniących się zarówno kolejnością owych stadiów, jak 
i okresem ich osiągania [Price, Crapo 2003, 28-29].

26



relatywizmem, wyrażającym się w „przekonaniu, iż nie ma lepszych 
i gorszych kultur, religii, narodów -  lecz różne” [za: Pilch 2005, 37]. 
Uniwersalizm moralny miałby więc zostać zbudowany na relatywizmie 
kulturowym i to tym silniejszym -  normatywnym, co wydaje się przed­
sięwzięciem karkołomnym.

Leszek Kołakowski zresztą sugeruje, że postulatywny uniwersa­
lizm (monizm) kulturowy uwikłany jest w paradoks, polegający na 
sprzeczności między tak formułowanym celem a sposobami jego osią­
gnięcia. „Gdyby losem naszym było unicestwić rozmaitość kulturalną 
świata w imię cywilizacji ‘planetarnej’, przeznaczenie to nie mogłoby 
przypuszczalnie inaczej się spełnić, jak za cenę takiego zerwania cią­
głości tradycji, które pociągnęłoby za sobą niebezpieczeństwo śmier­
telne nie tylko dla każdej cywilizacji z osobna, ale dla cywilizacji ludz­
kiej w całości” [Kołakowski 1990, 23-24], Uniwersalizacja kulturowa 
jest przez Kołakowskiego rozumiana jako uniformizacja, wymagająca 
zerwania z wszelką identyfikacją kulturową, co unicestwia możliwość 
utożsamienia i z tą ewentualną uniwersalną.

Na przykładzie teorii Chomsky’ego i Kohlberga oraz związanych 
z nimi kontrowersji widać powody problematyczności innych, usiłują­
cych uzasadniać kulturowy uniwersalizm przez odwołanie się do ponad- 
kulturowej czy pozakulturowej powszechności pewnych form ludzkich 
zachowań czy wytworów. Będąc niezależnymi od kultury, pozakultu- 
rowymi (prekulturowymi), mogą one mieć swoje źródła poza kulturą, 
niezależne od kultury, przede wszystkim w biologicznych, gatunko­
wych cechach homo sapiens oraz psychologicznych cechach poszczegól­
nych ludzi. Przyznaje to także cytowany Mellord Spiro, podający wła­
sną listę kulturowych powszechników, ale poprzedzoną stwierdzeniem: 
„ponieważ jako gatunek jesteśmy produktem biologicznej (włącznie 
z behawioralną) ewolucji, nie jest konieczne podpisywanie się pod pro­
gramem socjobiologii, aby uznać — razem z naszymi kolegami zajmują­
cymi się antropologią biologiczną -  że jako rezultat ewolucyjnej selek­
cji naturalnej nasi przodkowie — rodzina człowiekowatych — nabyli ze­
spół cech właściwych li tylko gatunkowi ludzkiemu. Wiele z tych cech 
posiada znaczenie również w sensie społecznym i kulturowym” [Spiro 
2004, 35-36]. Zatem geneza tych uniwersaliów jest biologiczna, nie 
kulturowa (np. przedłużony okres zależności dziecięcej od rodziców, 
wynikające stąd przywiązanie emocjonalne do nich etc.).

27



Przy pewnych ujęciach nawet ustalenie niekontrowersyjnego ze­
stawu istotnych uniwersaliów kulturowych nie podważa definitywnie 
pluralizmu kulturowego. Uniwersalia mogą być bowiem traktowane 
jako typowe formy organizacji zróżnicowanych treści kulturowych. 
Linton ujął to następująco: „Poza pozornie nieskończoną rozmaitością 
wzorów kultury istnieje podstawowa jednolitość”. Aby rozstrzygnąć, 
czy taka teza służy teoriom monistycznym, czy pluralistycznym, nale­
żałoby ustalić najpierw, co stanowi o istocie i swoistości kultury — owa 
„podstawowa jednolitość” czy raczej „nieskończona rozmaitość” wzo­
rów kultury. Takie ustalenie byłoby zaś możliwe dopiero po uprzed­
nim wyborze stosownej opcji ontologicznej, co wikła całą argumentację 
w błędne koło. Burszta wskazuje na „zasadniczą sprzeczność, jaka kry­
je się za antropologiczną postawą wobec kulturowego zróżnicowania. 
Badacze obcych kultur, a więc badacze intencjonalności obcokulturo- 
wej, skłonni są opowiadać się z reguły za którymś z wariantów tezy 
kulturowego relatywizmu, choćby tylko w postaci deskryptywnego po­
twierdzenia mnogości wariantów rozwiązywania przez człowieka ‘tych 
samych’ zdawałoby się problemów egzystencjalnych. Kultur jest wiele, 
ale wszystkie one składają się na Kulturę” [Burszta 1996, 53].

Kołakowski stwierdził, że poszczególne elementy czy dziedziny 
kultury wykazują zróżnicowany stopień uniwersalności lub partykular- 
ności („możliwa uniwersalizacja tych dziedzin podlega najoczywiściej 
stopniowaniu” [Kołakowski 1990, 17]), zatem zarówno zwolennicy uni­
wersalizmu (monizmu), jak partykularyzmu (pluralizmu) kulturowe­
go znajdą przykłady na podparcie swoich tez.

Richard Rorty twierdził, że wewnętrzne i wzajemne sprzeczności 
stanowisk oraz inne problemy wynikające z kontrowersji między mo- 
nizmem a pluralizmem w teoriach kultury mają źródło semantyczne 
i biorą się z pomylenia trzech różnych znaczeń, w jakich używane jest 
pojęcie „kultura”. Pierwsze obejmuje zwyczaje i sposoby postępowania 
jakiejkolwiek grupy ludzi, wyodrębnionej przy użyciu jakiegokolwiek 
kryterium. „W tym sensie owego terminu wszelkie koszary wojsko­
we, uniwersytecki instytut, więzienie, klasztor, wioska, laboratorium 
naukowe, obóz koncentracyjny, stragan uliczny, korporacja przedsię­
biorstw — mają swoją właściwą kulturę. Wielu z nas należy do całej 
gamy różnych kultur -  od kultury miasta naszego pochodzenia, do kul­
tury naszego uniwersytetu, do kultury kosmopolitycznych intelektuali­



stów, do kultury tradycji religijnej, w której nas wychowano, do kultur 
rozmaitych organizacji, do których należymy, lub rozmaitych grup, 
z którymi mamy do czynienia” [Rorty 1996, 39-40]. Drugie znaczenie 
odnosi się natomiast do osobistych przymiotów, osiąganych przez ludzi 
dzięki aktywnemu korzystaniu z zasobów kulturowych, „w tym sensie 
‘kultura’ znaczy coś jak ‘wysoka kultura”’ [tamże, 40], W trzecim zaś 
znaczeniu kultura to uniwersalistycznie rozumiane przeciwieństwo 
natury, składające się na ogólnoludzkie dziedzictwo duchowe. To wła­
śnie niedostrzeganie odmienności tych trzech znaczeń (zwłaszcza zaś 
pierwszego i trzeciego) prowadzi do nieporozumień, znajdujących wy­
raz w sporze monistów i pluralistów kulturowych.

Jednak takie przeniesienie problemu na płaszczyznę semantyczną 
i sprowadzenie go do różnic definicyjnych nie rozwiązuje go, lecz jedy­
nie nadaje mu inny, bo językowy charakter, nie uwalniając bynajmniej 
od arbitralności, gdyż taką wykazują przecież procedury definicyjne. 
Drugie ze znaczeń pojęcia „kultura” wskazywanych przez Rorty’ego, 
a określające człowieka kulturalnego lub człowieka wysokiej kultu­
ry, ma charakter potoczny i w teorii kultury nie tylko znajduje nikłe 
zastosowanie, ale uważane jest za błędne lub archaiczne (oparte na 
wątpliwym czy wręcz bezzasadnym odróżnieniu ludzi dysponujących 
kulturą i jej pozbawionych oraz kultury wysokiej i niskiej*). Co zaś do
* Znamienne, że rozróżnieniem takim posługuje się też Scruton, nie tylko stojący 

na przeciwległym wobec Rorty’ego stanowisku ideowy m, ale właśnie zwalczający 
je przy pomocy tych rozróżnień. Swoją książkę Przewodnik po kulturze dla inteligent­
nych, otwarcie skierowaną przeciw postmodernistycznym „wypaczeniom”, rozpo­
czyna tak: „Książka ta przedstawia teorię nowoczesnej kultury oraz prezentuje 
obronę kultury w jej wyższej i bardziej krytycznej formie. Nie jest naturalnie 
możliwe przedstawienie przekonującej obrony kultury wysokiej człowiekowi, któ­
ry nie posiada żadnej kultury” [Scruton 2006, 7], W ten sposób odróżnia kulturę 
wysoką od niskiej oraz ludzi posiadających kulturę od nieposiadających jej, co jest 
z naukowego punktu widzenia bardziej niż wątpliwe. „Wszystkie istoty ludzkie 
traktowane są w antropologii jako istoty kulturowe w pełnym sensie posiadania 
przymiotów z kulturą zwyczajowo wiązanych” [Burszta 2001, 160], a zatem jako 
posiadające te przymioty w jednakowym stopniu -  wszystkie są kulturowe na 
równi. Scruton przekonuje o istnieniu uniwersalnej kultury „wysokiej”, lecz jako 
przykłady jej zawartości wymienia dzieła, które polskiemu czytelnikowi nieko­
niecznie są znane, nic byłyby też przez niego zapewne uznane za kanoniczne dla 
owej kultury. Nasuwają wręcz przypuszczenie, że należą do zestawu kanonicznego 
kultury anglosaskiej, a więc -  mimo jej ekspansywności i atrakcyjności -  jednak 
partykularnej. Podobny sposób ujęcia przebija ze znamiennej wypowiedzi Ste­
fana Kieniewicza na temat polskości, którą charakteryzuje on „poprzez zestaw 
wartości, jakie [Polacy] wnieśli lub jeszcze wnoszą do skarbca ogólnoludzkiej kul­

29



odróżnienia pierwszego i trzeciego znaczenia, to właśnie przedmiotem 
kontrowersji jest jego zasadność, czyli oparcie go w warstwie przed­
miotowej desygnatów tego pojęcia.

Wskazane przez Rorty’ego trzecie znaczenie terminu „kultura”, 
jako przeciwstawne pojęciu natury, pozwala natomiast dostrzec, iż spór
0 istnienie jednej, wspólnej wszystkim ludziom kultury jest zwiercia­
dlanym odbiciem sporu o istnienie jednej, wspólnej wszystkim ludziom 
natury. Jeśli istnieje jedna, wspólna natura ludzka, to nasuwa się su­
gestia (obecna w argumentacji Rorty’ego), że będąca jej przeciwień­
stwem czy odzwierciedleniem kultura też jest jedna i wspólna. Pochop­
nym byłby jednak wniosek, że rozstrzygnięcie sporu między monizmem 
a pluralizmem kulturowym zależy od uprzedniego rozstrzygnięcia spo­
ru o naturę ludzką, co uzależniałoby teorię kultury od teorii natury, 
a więc narzucało znaturalizowaną metodologię naukom o kulturze. 
Jeśli nawet przyjąć istnienie jednej, wspólnej natury ludzkiej, nie wy­
maga to wcale przyjęcia jednej tylko możliwości kulturowego odnie­
sienia się do niej czy sprostania jej wyzwaniom. Uniwersalne ludzkie 
potrzeby nie muszą być jednakowo zaspokajane. Może się natomiast 
pojawić teoretyczna pokusa lub skłonność, by każde zaspokajanie tej 
samej potrzeby interpretować jako mające takie same cechy (więc wła­
ściwie będące takim samym), a bagatelizować ewentualne różnice (to, 
co nie jest takie samo). Kulturową odpowiedzią na głód jest przyrzą­
dzanie pokarmu, a na chłód — sporządzanie ubioru, bez uwzględniania
1 rozróżniania jaki to pokarm i ubiór. To jednak nie usuwa definitywnie 
kontrowersji co do tego, czy i jak ważne są (z kulturowego punktu wi­
dzenia) różnice między rozmaitymi rodzajami pokarmu i ubioru oraz 
czy konstytuują one niezamazywalne różnice między kulturami, w któ­
rych są stosowane. To jedynie inny wariant sporu co do czynników kon­
stytuujących różnice między kulturami, a więc odrębności kulturowe, 
o którego komplikacjach i trudnościach była mowa wyżej.

tury” [Kieniewicz 1987]. Ów uniwersalistycznie rozumiany „skarbiec ogólnoludz­
kiej kultury” jest metaforycznym określeniem potocznego wyobrażenia, opartego 
na selektywnym i arbitralnym rozumieniu kultury (należą do niej tylko elementy 
pozytywnie waloryzowane i wybrane spośród innych, które na takie wyróżnienie 
nie zasługują). Tak rozumianą kulturę można uznać za sztuczną kompilację do­
branych w arbitralny sposób elementów kultur partykularnych, w formule „100 
największych dzieł literackich świata” czy „100 najwspanialszych budowli”, zna­
nej już w starożytności, zestawiającej listy „siedmiu cudów świata”.

30



Jeśli zaś chodzi o językowe odzwierciedlenie omawianego tu za­
gadnienia, to znajduje ono wyraz także w odróżnieniu słów i pojęć 
„kultura” oraz „cywilizacja”. W literaturze toczy się spór co do ich 
wzajemnych relacji i uwarunkowanych nimi znaczeń, którego tu nie 
będziemy omawiać ani tym bardziej rozstrzygać [zob. Filipiak 2003, 
31 i n.]. Warto jedynie zauważyć, że posługiwanie się pojęciem cy­
wilizacji bardziej skłania do ujęć uniwersalizujących, a przynajmniej 
uogólniających, gdy pojęcie kultury wykazuje większą podatność na 
partykularyzację (określenia „kultura polska” czy „kultura góralska” 
są prawomocne, natomiast budzą opór slormułowania „polska cywi­
lizacja” czy „cywilizacja góralska”*). Tak właśnie ujmuje to Ricoeur, 
przeciwstawiając ogólnoludzką „cywilizację powszechną” poszczegól­
nym „kulturom narodowym”. Z drugiej jednak strony pojęcie „cywi­
lizacja” też pozwala na rozumienie pluralistyczne, oparte na często 
spotykanym wyróżnieniu odrębnych „kręgów cywilizacyjnych”. W uję­
ciu Huntingtona mają one być tak radykalnie odrębne i wzajemnie 
obce, że aż skazane na konflikt, „zderzenie cywilizacji”. Cywilizacje 
mogą więc być postrzegane nie tylko pluralistycznie, ale także antago- 
nistycznie.

Pluralizm kulturowy wyraża się przeważnie w postaci holistyczne­
go konliguracjonizmu, a więc tezy, że każdy element kultury nabiera 
swoistości i odrębności dzięki obecności w pewnym szerszym kontek­
ście kulturowym, poza którym zatraca swoją istotę i znaczenie. Tak 
więc on sam i cały jego kontekst jest niepowtarzalny. Ujęcie takie wy­
nika często z ekstrapolacji na obszar partykularnych kultur pewnych 
założeń stojącej za takim ujęciem teorii kultury. „Skoro ogólna, teore­
tyczna idea kultury każe ją  widzieć jako całość wzajemnie powiązanych 
elementów, konkretna kultura na mocy definicji powinna także takie 
warunki spełniać. Dlatego właśnie była ona ujmowana jako byt kolek­
tywny i zuniformizowany, system wzajemnego porozumienia człon­
* Choć znane są i takie ujęcia, zwłaszcza dawniejsze, jak w pracy S. Kutrzeby 

Cywilizacja polska jako typ historyczny [zob. Kowalczyk 2005, 16, przyp. 9J; jednak 
w określeniach „kultura przeworska” czy „kultura pucharów lejkowatych” nie 
można zastąpić słowa „kultura” słowem „cywilizacja” bez naruszenia ustalonego 
sposobu typologizacji i terminologii. Skądinąd różnice między pojęciami „cywili­
zacja” i „kultura” oraz sposobami nadawania im znaczenia oraz ich używania by­
wają interpretowane jako wynikające z różnic... kulturowych: między francuską 
skłonnością do używania pierwszego z nich oraz niemiecką preferencją dla tego 
drugiego [Eagleton 2000, 9J.

31



ków społeczeństwa izolowanego pionowo, poziomo i światopoglądowo” 
[Burszta 2001, 162]. Zatem pogląd ten nie wynika z obserwacji, lecz 
teoretycznych presupozycji.

Jest to widoczne w konstatacjach najbardziej bodaj znanej przedsta­
wicielki konfiguracjonizmu -  Ruth Benedict. Tak więc twierdziła ona np., 
że rytualne tańce na ołtarzu wykonywane rzez Indian Hopi oraz Kora są 
różnymi czynnościami kulturowymi, odbywają się bowiem w dwóch róż­
nych systemach kulturowych, reprezentujących dwa odmienne typy kul­
tury: apolliński i dionizyjski [Benedict 1966, 165-167; zob. Gierszewski 
1985, 34—35], Samo to rozróżnienie jest jednak nie tylko kontrowersyjne, 
ale uprzednie w stosunku do analizy konkretnego rytuału.

Konflguracjonizm zaś jest kontrowersyjny z kilku powodów:
• Nie wyjaśnia możliwości zachowania tożsamości i integralności 

kultury w procesie zmian. Każda zmiana w ustalonym kontekście ozna­
czałaby zmianę całego kontekstu i vice versa. Skoro tak, każda zmiana 
prowadziłaby do zerwania ciągłości kulturowej, ontycznej dezintegra­
cji kultury, a więc wyodrębniania z niej innych (co najmniej dwóch: tej 
sprzed zmiany i tej po jej dokonaniu).

• Niejasne staje się samo źródło zmian kulturowych. Zintegro­
wany, całościowy, ustabilizowany kontekst sprawia, że każdy element 
pełni w nim znaczącą, pozytywną dla utrzymania systemu rolę, a więc 
może ulec zmianie tylko pod wpływem czynnika zewnętrznego, egzo­
gennego, co zakłada istnienie zewnętrznego źródła takich czynników, 
czyli innej kultury (innych kultur), a to jest założeniem przesądzają­
cym o pluralizmie kulturowym.

• Konsekwencją takiego poglądu są poważne problemy episte- 
mologiczne i metodologiczne. Jeśli element nic nie znaczy poza swo­
im kontekstem, to każde poznanie i badanie kultury musi oznaczać 
uchwycenie najpierw tego kontekstu, a więc całości systemu kultu­
rowego. Kultura nabiera cech realności sui generis, o statusie, jak to 
wprost przyznaje Kroeber, „bliskim idei w sensie platońskim” [Kro- 
eber 1973, 91]. Na płaszczyźnie epistemologicznej podważa się w ten 
sposób aspektowy i abstrakcyjny charakter poznania [Niżnik 1979], 
Neguje się także możliwość dokonywania idealizacji w badaniu nau­
kowym, co może prowadzić do jego udaremnienia (szerzej o tym 
w następnym rozdziale). Jak przyznawał Murdock, „specyficzne funk­
cje, oczywiście, mogą być odkryte tylko w kontekście. Jednakże nauko­



we prawa i hipotezy mogą być wywnioskowywane tak w antropologii, 
jak i w innych naukach, tylko przez wyabstrahowywanie i porównywa­
nie cech wielu zjawisk” [Murdock 1965, 146].

W tym kontekście ujawnia się bodaj najwyraźniej podobieństwo 
założeń kulturowego konllguracjonizmu do monadologii Leibniza, 
jednej z klasycznych teorii ontologicznego pluralizmu. Podobnie jak 
u Leibniza potrzebny okazuje się także, i rzeczywiście zostaje założony, 
pewien pierwotny ład „harmonii przedustanowionej”, w której kultu- 
ry-monady mają swoje wyodrębnione i niepowtarzalne, przeznaczone 
im miejsce (wyraźnie widoczne jest to zwłaszcza w ujęciu Benedict). 
Leibniz musiał się jednak w tym miejscu odwołać do boskiego bytu ab­
solutnego jako źródła owego ładu. W przypadku teorii kultury byłoby 
to wysoce kontrowersyjne, skoro twórcą kultury jest człowiek (na ten 
temat szerzej w rozdz. IV).

Tak rozumiany pluralizm prowadzi do determinizmu kulturowego 
(ich zespolenie dokonało się u Franza Boasa, prekursora relatywizmu 
i nauczyciela całej generacji relatywistów). Jeśli kultury mają status 
realności sui generis o niepowtarzalnej i nieporównywalnej strukturze, 
to wszelkie procesy w nich zachodzące muszą być przez nie uwarun­
kowane. Jeżeli autonomizuje się kulturę do tego stopnia, że jej źródła 
stają się nieuchwytne teoretycznie, ona sama traci charakter wytworu 
ludzkiego, a jej geneza jest pomijana (tak np. dzieje się u wspomniane­
go Kroebera), to kultura jest wówczas traktowana jako czynnik deter­
minujący resztę świata ludzkiego (a także materialnego, bo ten staje 
się przedmiotowym korelatem kulturowo zdeterminowanych procesów 
poznawczych -  o tym szerzej w rozdziale III). W innym przypadku szu­
ka się czynników determinujących w świecie pozaludzkim (tzn. w po- 
zakulturowym środowisku człowieka), odwołując się często ostatecznie 
do starych koncepcji determinizmu geograficznego (jak w teorii obsza­
rów kulturowych -  culture areas czy kręgów kulturowych -  Kulturkreis -  
w szkole kulturowo-historycznej). Elementem pośredniczącym między 
środowiskiem a kulturą staje się wówczas ludzka fizjologia, a zwłasz­
cza zależne od środowiska potrzeby (ujmowane w jeden z wariantów 
„teorii potrzeb”, jak choćby w lunkcjonalizmie). Czasem dołącza się do 
tego element dyfuzjonizmu.

Chcąc uniknąć pułapki kulturowego determinizmu, grożącej 
deautonomizacją człowieka i negacją jego podmiotowych wobec kultu­

33



ry funkcji, należy jednak uważać, aby nie wpaść w przeciwną, związaną 
z niebezpieczeństwem deautonomizacji kultury i odebraniem jej real­
nego statusu. Trzeba bowiem pamiętać, że „odkrycie wielości kultur 
nie jest nigdy nieszkodliwym krokiem [...]. Skoro tylko odkryjemy, że 
jest wiele kultur a nie jedna, skoro zatem obwieścimy koniec złudnego 
czy rzeczywistego monopolu kulturalnego, od tej chwili grozi nam uni­
cestwienie spowodowane własnym odkryciem. Oto nagle zaczynamy 
wyobrażać sobie, że istnieją wyłącznie inni, że my sami jesteśmy kimś 
innym pośród innych; a skoro wszelki sens i wszelki cel znikły, możemy 
przechadzać się pośród historycznych pamiątek i ruin” [Ricoeur 1991, 
170]. Kultury stają się wówczas martwymi obiektami muzealnymi, po­
zbawionymi realnego wpływu na teraźniejszość, kolekcjonerskimi ob­
razami dokumentującymi znaczenia, które utraciły znaczenie.

Próby zachowania obrazu żywotności kultur i przywrócenia zna­
czenia jej przemijającym formom prowadzą współcześnie niekiedy do 
restytucji zdezawuowanych niegdyś koncepcji ewolucjonistycznych, 
przy rezygnacji na ogół z unilinearyzmu na rzecz multilinearyzmu, co 
zainicjowałjulian H. Steward. Nie przesądza to analizowanego tu spo­
ru na rzecz pluralizmu. Doszło bowiem do zaskakującego włączenia 
interpretacji ewolucjonistycznych do funkcjonalizmu -  zaskakującego, 
gdyż funkcjonalizm zawsze uchodził za ostoję konflguracjonistyczne- 
go holizmu, mającego trudności z wyjaśnianiem zmian kulturowych, 
zwłaszcza endogennych, o jakich traktuje ewolucjonizm. W wyniku 
tej teoretycznej fuzji, pozwalającej na ewolucjonistyczne wyjaśnianie 
zmian w funkcjonalnych systemach, pojawiła się koncepcja ewolucyj­
nych uniwersaliów, jak u Talcotta Parsonsa. Ewolucja może być po pro­
stu rozumiana jako partykularna lub jako uniwersalna [Sahlins 1975]. 
Pozwala to zastosować teoretyczną wykładnię o lokalnie różnicującym 
się procesie uniwersalnej ewolucji, co można uznać za stanowisko kom­
promisowe w konflikcie monizmu i pluralizmu kulturowego.

Rozstrzygnięcie o istnieniu jednej lub wielu kultur zależy jednak 
przede wszystkim od sposobu rozumienia istoty kultury. Od określe­
nia istoty kultury (co ją  konstytuuje) zależy, jak interpretuje się jej 
istnienie (czy jako jednej, czy jako wielu). Ale określenie istoty kul­
tury to właśnie zadanie stojące przed jej praktycznymi badaczami 
i teoretycznymi analitykami. Ci zaś przystępują często do swojej pracy 
z przeświadczeniami i założeniami, które problem monizmu i plurali­
zmu przesądzają, a nie rozwiązują.



POZNAWANIE KULTURY 
JAKO INTERPRETACJA SYMBOLI

We współczesnej epistemologii i filozofii nauki ustaliło się i powszech­
nie podzielane jest przekonanie, że nie istnieją „czyste” f akty oraz nie- 
zinterpretowane doświadczenie. Wynikają stąd szczególne i doniosłe 
problemy dla badania kultury, złożonej z artefaktów nacechowanych 
znaczeniem symbolicznym, które wymaga odczytania. „Kultura symbo­
liczna bywa uważana za najbardziej reprezentatywny przejaw istnienia 
kultury w sensie ogólnym. Wydaje się, iż właśnie w symbolu lub poprzez 
symbol kultura może znaleźć swój najpełniejszy wyraz. W symbolu 
ogniskuje się całe bogactwo rozmaitych przejawów i funkcji społeczno- 
-kulturowych” [Kowalski 1999, 106]. Zespolenie problematyki episte- 
mologicznej z kulturą i obecnym w niej zasobem treści symbolicznych 
stało się szczególnie wyraźne, odkąd Cassirer uznał symbole (formy 
symboliczne) za aprioryczne formy poznania. Tym samym „na trwałe 
wprowadził paradygmat teoriopoznawczego rozumienia symboli [...] 
i określanie ich ontologii z perspektywy epistemologicznego wymiaru 
funkcjonowania symboli w świecie człowieka. Symbol wpisany został 
więc w refleksję humanistyczną jako pośrednik, mediator między świa­
tem a człowiekiem” [Topp 1995, 159]. W rozważanym tu zakresie jest 
pośrednikiem między światem kultury a poznającym go podmiotem.

Istnieje jednak i stwarza kłopot różnica między materialnym two­
rzywem i formalną postacią wytworów kulturowych, z jakimi ów pod­
miot ma do czynienia, a znaczeniem przez nie wyrażanym, które wyma­
ga odczytania. Odpowiednio wynika stąd różnica między empirycznym 
rozpoznawaniem tych pierwszych właściwości obiektów kulturowych 
a rekonstrukcją głębszych i bardziej istotnych dla ich znaczenia treści 
symbolicznych, nadanych im przez wytwórców.

35



W empirycznych badaniach kultury mamy do czynienia z:
1. zachowaniami ludzi,
2. ich wytworami.
Wśród zachowań można z kolei odróżnić:
a. werbalne,
b. pozawerbalne.
Kultura obejmuje zaś z pewnością także elementy niebehawioral- 

ne. Tak więc religia to nie tylko obrzędy i rytuały, ale także treści wie­
rzeń, wewnętrzne przeżycia i uczucia religijne. Zasoby wiedzy, systemy 
wartości, normy moralne itd. także (a może one właśnie szczególnie) 
należą do zakresu kultury. „Zewnętrznej, zobiektywizowanej postaci 
kultury, przejawiającej się w działaniach i przedmiotach, towarzyszy 
jednak niezbędny aspekt wewnętrzny, zinternalizowana postać kultu­
ry, tkwiąca w świadomości ludzi. Nie byłoby również kultury bez tego 
świadomościowego aspektu” [Kłoskowska 1991,22]. Nawet skłonny do 
behawioryzmu Philip Bagby przyznaje: „Gdybyśmy próbowali obejść 
się bez nich całkowicie, nasze opisy świata zostałyby bardzo zubożone” 
[Bagby 1975, 124], a Burszta dodaje: „założenie o istnieniu ‘myślowej’ 
strony kultury jest niezbędne do tego, aby w sposób adekwatny klasy­
fikować, wyjaśniać, interpretować i przewidywać pojawiające się czyn­
ności i obiekty kulturowe (tłumaczyć zachowania i ich efekty). Innymi 
słowy: konkretnymi zachowaniami zawsze ‘rządzi’jakiś system reguł, 
który jest wobec nich pierwotny i przyjęcie którego wyjaśnia w ogóle fe­
nomen generatywności procesów formowania się zjawisk kulturowych” 
[Burszta 1992, 84], Ów „myślowy” system zwany jest „systemem (po­
rządkiem) ideacyjnym” (w odróżnieniu od „porządku fenomenalne­
go”) czy po prostu „kulturą ideacyjną”.

Elementy faktualne obecne w badaniu empirycznym muszą więc 
być potraktowane także jako znaki reprezentujące inne, pierwotne 
czy głębsze składniki kultury (ideacyjnej), których istotę i treść nale­
ży dopiero zrekonstruować. Bowiem „o swoistości i odmienności kul­
tury społeczeństwa nie decydują wytwory materialne, artystyczne ani 
idee -  bo one mogą być wspólne dla wielu społeczeństw -  lecz zna­
czenia im przypisywane. Choć w różnych kulturach występują iden­
tyczne elementy, to znaczą one co innego dla ludzi, którzy się nimi 
posługują, wywołują w nich odmienne przeżycia” [Filipiak 2003, 42]. 
Jeśli więc nie staniemy na gruncie ekstrawaganckiej filozofii głoszącej



tożsamość psychofizyczną i usiłującej utrzymywać, że myśli i uczucia 
to tylko tyle co zmiany fizjologiczne czy formy aktywności organicznej 
(a więc sprowadzającej kulturę do natury*), wtedy musimy dokonać 
rekonstruującej interpretacji elementów odkrywanych w empirycznym 
badaniu kultury.

Wyraziście i poglądowo ujmuje to Clifford Geertz. Kulturę okre­
śla on jako utkaną przez człowieka sieć znaczeń, w której on sam jest 
zawieszony. Badanie kultury nie polega na odkrywaniu praw (jak to 
zwykle bywa w nauce), lecz interpretowaniu znaczeń. Przykładem róż­
nicy między tym co faktualne a tym co symboliczne (znaczące) jest 
omówione przez niego mrugnięcie okiem -  w jednym przypadku bę­
dące tikiem nerwowym, w drugim zaś porozumiewawczym komunika­
tem. W wymiarze fizycznym to taki sam ruch powieki. Ale sieć znaczeń 
w nim zawartych (przezeń wyrażonych) może być znacznie bardziej 
skomplikowana. Porozumiewawcze mrugnięcie może zostać bowiem 
sparodiowane, być ćwiczone, udawane, stanowić parodię czyjegoś uda­
wanego mrugnięcia, ćwiczeniem parodiowania. Ten sam fizycznie ruch 
powieki będzie w każdym z tych i wielu innych możliwych przypadków 
miał inne znaczenie [Geertz 2005, 19-21].

Główny problem badań kulturowych można więc sformułować 
następująco: ,Jak mamy rozpoznawać symboliczne elementy w zacho­
waniu?” [Beattie 1968, 71]. Owo „jak” dotyczy sposobu, a ten jest po­
chodną wyboru metody. Szkopuł zaś w tym, że „każde społeczeństwo 
tworzy charakterystyczny dla siebie system znaków, symboli, wzorców, 
idei itp., które dla ludzi spoza niej są mało czytelne. Chrześcijańskie 
symbole nie są zrozumiale do końca dla niechrześcijan. Polskie symbo­
le nie oddziaływują psychicznie na członków innych narodowości itcl.” 
[Kowalczyk 2005, 21]. Za źródło tych rozbieżności można uznać od­
rębne „założenia semantyki danej kultury [...]. Patrząc na to pod tym 
kątem, powiedzieć można, że trudności poznawcze antropologii biorą 
się stąd, iż ma ona do czynienia z kulturami o bardzo odmiennie ufun­
dowanych założeniach semantyki” [Burszta 1992, 205].

Pogląd taki zbija Jerzy Kmita, konkludując: „ujęcie stanów umysłu jako ‘mate­
rialnych’ stanów centralnego układu nerwowego powiązanych ze sobą przyczyno­
wo okazuje się niezdolne do uchwycenia swoistości czynności symboliczno-kultu- 
rowych” [Kmita 1985, 104].

37



Stąd wyłonił się i upowszechnił pogląd, według którego wszelkie 
interpretacje muszą być odniesione do wewnętrznego kontekstu ba­
danej kultury (oparte na założeniach jej własnej semantyki). Zgodnie 
z tą regułą, „wyjaśnienie polega na osadzeniu przedmiotu w kontek­
ście” [Beattie 1968, 49], czyli w kontekście innych elementów danej 
kultury, poza którym to kontekstem dany element nie tylko wymyka 
się zrozumieniu, ale poza nim nie ma po prostu znaczenia. Czyż więc 
może być zrozumiany w innym kontekście, np. kontekście tych deno- 
tacji i konotacji, jakie wprowadza badacz pochodzący spoza danej kul­
tury? Inaczej mówiąc: czy istnieją obiektywne, neutralne (tzn. tutaj: 
wolne od wpływów założeń własnej semantyki) predykaty, umożliwia­
jące formułowanie sądów (tzn. twierdzeń w formie predykacji zdanio­
wej -  stanowiących kulminację wszelkiej teorii [Krąpiec 1985, 351]), 
wyrażających opartą na doświadczeniu interpretację kultury?*

Taką możliwość zdaje się odrzucać relatywizm — jego prawodaw­
ca, Melville Herskovits, głosił, że „sądy bazują na doświadczeniu, 
a doświadczenie jest interpretowane przez każdego w kategoriach je­
go własnej akulturacji” [Herskovits 1955, 204; zob. Gierszewski 2000], 
W konsekwentnej aż do skrajności postaci teza relatywistyczna przyj­
mować może taką oto praktyczną wykładnię: „Gdy słyszę, że jeden 
z mych sąsiadów zabił dziecko drugiego, moje potępienie -  przyjąwszy, 
że jest on normalny -  jest natychmiastowe. Ale gdy słyszę, że jakieś 
odległe plemię składa ofiary z dzieci, cóż wtedy? Nie wiem, co oznacza 
ofiara dla owego plemienia. Co miałoby znaczyć, że potępiam ‘ją ’, gdy 
owo ‘ją ’ odnosi się do czegoś, o czym nic nie wiem?Jeślibym ją  potępiał, 
byłoby to potępienie morderstwa, ale morderstwo to nie ofiara złożo­
na z dziecka” [Phillips 1970, 237; wytł. JAM]. Mówiąc inaczej: deno- 
tacja pojęcia „morderstwo”, podobnie jak innych pojęć, nie obejmuje 
i według tej interpretacji nie może objąć faktów i zdarzeń obecnych

* W literaturze światowej funkcjonuje rozróżnienie między ujęciem etnicznym 
(z ang. emic, od paraleli z phonemic, fonemiczny, oA fonem) oraz etycznym (z ang. etic, 
od analogii z phonetic, fonetyczny): „ujęcie emiczne bada działanie od wewnątrz 
samego systemu, ze stanowiska podmiotu działań, zaś ujęcie etyczne bada je 
z zewnątrz, jako system obiektywnie rozpatrywany przez badacza i odnoszony do 
zewnętrznych danych” [Kłoskowska 2005, 149], To odróżnienie dość dokładnie 
oddaje istotę rozpatrywanego tu problemu, lecz jest wyjątkowo nieporęczne ze 
względu na dwuznaczność słowa „etyczny” (nieobecną w j. angielskim, gdzie ist­
nieje różnica między etic a. ethic). Czasem jednak będziemy się do tej terminologii 
odwoływać, jeśli ta dwuznaczność nie będzie zagrażać.

38



winnym kontekście kulturowym (innej konotacji), a niewspólmierność 
semantyczna (znaczeniowa) elementów pochodzących z różnych kul­
tur uniemożliwia użycie takich pojęć. Kategorie i oznaczające je nazwy 
są uprawnione jedynie wewnątrz wspólnoty znaczeń, do której należy 
badany element. Odrębny kontekst jest skorelowany z odrębnym sys­
temem reguł sensu, ten zaś z kolei wyznacza swoiste i niepowtarzalne 
wzory racjonalności i zrozumiałości.

Zgoda na taką metodologię prowadzić może do paraliżu procesu 
badawczego już na poziomie relacji z zachodzących faktów. W sytu­
acjach opisanego typu nie tylko nie moglibyśmy użyć bowiem określe­
nia „morderstwo”, lecz żadnego określenia pochodzącego z własnego 
zasobu leksykalnego. Wobec takich trudności interpretacyjnych w ba­
daniu symbolicznych treści kultury, pojawia się skłonność do rezygna­
cji z podejmowania takich badań lub wątpliwość co do ich elektów. 
„Wielu antropologów w obliczu pojawiających się trudności z interpre­
towaniem tego, jak i co ludzie myślą w obcych społeczeństwach sądzi, 
iż kultura symboliczna w ogóle ma to do siebie, że nie jest całkowicie 
wytłumaczalna” [Burszta 1992,86].

Na drugim krańcu pola otwartego relatywizacją znaczeń napoty­
kamy natomiast niebezpieczeństwo nieskrępowanej spekulacji, jak np. 
Ericha von Dänikena, który przez tendencyjną i jednostronną inter­
pretację elementów symbolicznych (rysunki, rzeźby, mity, legendy itd.) 
obecnych w różnych kulturach usiłuje dowieść tezy o ich pozaziemskim 
(kosmicznym) pochodzeniu.

Naukowa teoria kultury musi się odnieść zarówno do kapitulanc- 
kiego agnostycyzmu poznawczego, głoszącego niemożność adekwat­
nego poznania symbolicznych treści jakiejkolwiek innej kultury, jak 
i spekulatywnego dogmatyzmu, głoszącego (własną) zdolność wnika­
nia nie tylko w ich istotę, ale też najgłębsze tajemnice, ukryte znacze­
nia i zakodowane przesłania (KodLeonarda da Vinci stał się ich sympto­
matycznym wyrazem w kulturze popularnej). Epistemologia nie może 
w badaniach procesów semiotycznych zachodzących w kulturze ignoro­
wać międzykulturowych różnic semantycznych, ale nie może też wobec 
nich ogłosić kapitulacji, pozostawiając interpretację zjawisk kulturo­
wych na łup dowolnych spekulacji.

,Jak wiadomo, form komünikowania kulturowego wymienić moż­
na wiele -  ‘komunikuje’ sztuka, obyczaj, rytuał, znane są badania 
z dziedziny kinezyki i proksemiki. Wszystkie one jednak (albo sposoby

39



interpretowania form tego komunikowania) w ogromnej mierze opie­
rają się na komunikowaniu językowym, które stanowi uprzywilejowa­
ny obszar badań kultury symbolicznej ze względu na jasną artykulację 
i względnie ujednolicone respektowanie założeń językowych jedno­
stek komunikatywnych” [Burszta 1992, 88]. Ten wyróżniony charak­
ter zachowań werbalnych (wypowiedzi językowych), zasygnalizowany 
już wcześniej, wynika stąd, że pełnią one nie tylko funkcję wyrażania 
(coś wyrażają), ale także stwierdzającą (coś stwierdzają). Oparcie się 
na komunikatach językowych formułowanych przez uczestników danej 
kultury może wydawać się więc najbardziej efektywną metodą pozna­
nia jej treści i znaczenia jej elementów. Istnieją jednak, niestety, pew­
ne ograniczenia w efektywnym wykorzystaniu takich źródeł.

Kompetencja komunikacyjna* i związana z nią zdolność werba­
lizacji jest nie tylko zróżnicowana wśród uczestników systemu kultu­
rowego (zatem nie każdy może być równie cennym, kompetentnym 
informatorem, stąd problem kogo wybrać i uznać za miarodajnego), 
ale na ogół nie osiąga pożądanego w naukowym badaniu pułapu ści­
słości semantycznej. Zatem badacz musi po prostu uzupełnić katego­
ryzacje, do poczynienia których nie są zdolni sami wykonawcy działań 
i użytkownicy reguł sensu, którym one podlegają. Sądzić można, że 
to wprost kwintesencja procesu teoretycznego i roli badacza. Tymcza­
sem z relatywistycznego punktu widzenia jest to działanie bezpraw­
ne, przekraczające nakazy neutralnego obiektywizmu poznawczego i 
prowadzące do etnocentryzmu. Beattie uważa, że zawsze, kiedy tłu­
maczymy przekonania przedpiśmiennych, pozaeuropejskich ludów 
na język europejski, wydają się one nie tylko irracjonalne, ale także 
absurdalne, nonsensowne, wewnętrznie sprzeczne [Beattie 1968, 68],

Pojęcie kompetencji komunikacyjnej jest tu użyte w znaczeniu, jakie zostało 
wprowadzone do etnolingwistyki dla przeciwstawienia się formalistycznemu 
i abstrakcyjnemu pojęciu kompetencji językowej Chomsky’ego. „Skuteczność, 
efektywność, powodzenie konkretnego aktu komunikacji (którego bodaj najistot­
niejszym składnikiem jest akt mowy) zależne jest właśnie od posiadanej i stoso­
wanej przez interlokutorów kompetencji komunikacyjnej. Nie chodzi przy tym 
bynajmniej o jakichś abstrakcyjnych, idealnych, rodzimych mówców-odbiorców 
(jak to jest w teorii kompetencji językowej), lecz o konkretnych użytkowników 
języka umieszczonych na dodatek w równie konkretnej sytuacji [...]. Oczywiście 
kompetencja tak rozumiana może być relatywizowana do określonych parame­
trów natury socjologicznej (płeć, zawód, wykształcenie, pokolenie itp.” [Zgółka 
1985, 82].



czyli że kategorie językowe nie pochodzące z wewnętrznego kontek­
stu reguł semantycznych języka etnicznego, wypaczają i zniekształcają 
zawartość (treści) kultury. To oczywiście pokłosie osławionej hipotezy 
Sapira-Whorfa.

To etnolingwistyczne stanowisko jest zresztą uwikłane w kłopo­
tliwy paradoks w kwestii badania kultury poprzez jej wyraz językowy. 
Z jednej strony eksponuje rolę języka jako czynnika konstytutywne­
go dla kultury, co sugerowałoby możliwość szerokiego wykorzystania 
przekazu werbalnego w rozpoznawaniu i analizowaniu treści kultury. 
Jak pisał Edward Sapir, ,język jest w ogólnym odczuciu doskonałym 
systemem symbolicznym, o idealnie jednorodnym materiale, jako na­
rzędzie wszelkich odniesień i znaczeń dostępnych danej kulturze za­
równo w formie zaktualizowanej komunikacji, jak i w formie takich 
idealnych substytutów komunikacji, jak myślenie” [Sapir 1978, 37J. 
Z drugiej jednak wyraża przekonanie o daleko posuniętym (można 
wręcz powiedzieć: radykalnym) relatywizmie językowym, uniemożli­
wiającym adekwatny przekład semantyczny. „Istotną z poznawczego 
punktu widzenia konsekwencją serio potraktowanej zasady relatywno- 
ści tego rodzaju jest niemożność porównywania, prawomocnego opisy­
wania i wyjaśniania jakichkolwiek kultur [...] (takim sposobem prze­
staje być nawet analiza języka badanej kultury, czy szerzej -  oparcie 
na danych językowych jako takich, jeśli przyjąć za obowiązującą zasadę 
względności językowej). Tym sposobem pod znakiem zapytania stawia 
się możliwość prowadzenia jakichkolwiek naukowych badań nad kultu­
rą” [Burszta 1992, 63], Tak więc koncepcja uwypuklająca językowy wy­
miar i wyraz kultury, jednocześnie eksponuje trudności w poznawaniu 
kultury poprzez przekaz językowy. Otwierając perspektywę poznaw­
czego uchwycenia kultury poprzez język, równocześnie ją  zamyka . 
Trzeba ją  więc otworzyć w inny sposób i w innym miejscu.

Jest wprawdzie rzeczą oczywistą, że pewne kategorie języka et­
nicznego nie mają odpowiedników w języku badacza i stąd przeno­
szenie niektórych pojęć z języków badanych grup lokalnych wprost *

* Skądinąd popadając w kolejną sprzeczność: „Whorf opisuje szczegółowo i precy­
zyjnie strukturalne zawiłości języka Hopi, a jednocześnie sugeruje, że właściwie 
wizja świata zawarta w tym języku jest dla Europejczyka niezrozumiała” [Burszta 
1992, 73J. Inaczej mówiąc: relacjonuje szczegółowo w swoim (angielskim) języku 
obraz rzeczywistości rzekomo niedostępny poznawczo dla użytkowników innego 
(niż język Hopi) języka.

! 4 l |



do terminologii naukowej (np. „potlacz”, „kula” itd.). Spiro wskazuje 
jednak, że jeśli podobne pojęcia definiować nie w kategorii istoty, lecz 
funkcji, wtedy można znaleźć analogie semantyczne i podaje przykład 
buddyjskiego pojęcia karma, które w owym funkcjonalistycznym ujęciu 
„cechuje się uderzającym wręcz podobieństwem do pojęć obecnych 
w innych tradycjach kulturowych. Proszę wziąć pod uwagę, na przy­
kład, pojęcia szczęścia, losu, przeznaczenia, woli bożej, kismet, fortuny 
albo kulturowego determinizmu! Mimo że wszystkie te pojęcia różnią 
się w sensie f ormalnym i semiotycznym, wszystkie, podobnie jak karma, 
posiadają wytłumaczenie dla nieprzewidywalności ‘szans życiowych’ 
aktora (jak nazywał to Weber)” [Spiro 2004, 37-38]. Zatem desygna- 
ty tych pojęć mogą być skategoryzowane w terminach języka teore­
tycznego, zakreślonych przez pewne definicje -  tak właśnie uczynił 
Johan Huizinga, osadzając konotację pojęcia „potlacz” w kontekście 
innych, szerszych kategorii identyfikujących teoretycznie tę konotację: 
„Spór prawny jest rywalizacją, często w postaci wyścigów lub zakładu 
[...]. Potlacz stwarza prymitywny system stosunków prawnych. Wy­
zwanie doprowadza do pewnego porozumienia” [Huizinga 1985, 122]. 
Zauważmy przy tej okazji, że Huizinga za źródło wskazanych wyżej 
nieadekwatności terminologicznych uważał tę znaną okoliczność, iż 
słabo rozwinięte języki etniczne zawierają na ogół słowa oznaczające 
wąskozakresowe gatunki, ale nie mają słów dla obejmujących je rodza­
jów: „mają np. słowa na określenie szczupaka, lecz nie na określenie 
ryby” [tamże, 49].

Ale i tym trudnościom można zaradzić. Powszechnie znany jest 
przykład języka Eskimosów, zawierającego mnóstwo określeń różnych 
rodzajów śniegu, które nie mają odpowiednika w innych językach. 
Można jednak przybliżyć znaczenie każdego z nich prostym stwierdze­
niem: „to pewien rodzaj śniegu”, ewentualnie specyflkując jego dalsze 
właściwości fizyczne czy organoleptyczne*. „Metoda objaśniania polega *
* Pomińmy już tu kwestię, czy języki Eskimosów rzeczywiście wykazują takie bo­

gactwo dziedziny semantycznej „śnieg”. Jak twierdzą niektórzy badacze, „należy 
zachować ostrożność, szacując liczbę słów, za pomocą których Eskimosi nazywają 
śnieg. W językach eskimoskich słowa mają charakter aglutynacyjny -  tworzy się 
je przez dodawanie do rdzenia wyrazu afiksów, które opisują konkretne okolicz­
ności [...]. Prawdopodobnie w każdym z języków eskimoskich istnieją zaledwie 
dwa słowa oznaczające śnieg: ganik, czyli śnieg w powietrzu, oraz aput, czyli śnieg 
na ziemi. Ze względu na morfologiczne i syntaktyczne cechy języków eskimo­
skich, które nie mają nic wspólnego ze słownikiem, rozmaite afiksy dodawane



tu na stopniowym przybliżaniu problemu, poprzez kolejne wymienia­
nie znaczeń” [Szymańska 2003, 12]. Jest w tym zgodność z procedurą 
definiowania per genus proximus et differentiam specijicam, czyli podawa­
nia ogólniejszych kategorii przedmiotowych oraz różnic w ich obrębie. 
W podanym przykładzie zatem, gdyby ktoś nie znal śniegu lub poję­
cia na jego znaczenie (np. mieszkaniec obszarów równikowych) moż­
na mu go określić jako rodzaj wody („śnieg to zamarznięta para wod­
na”). Analogicznie — wyższy rodzaj w definicji ryby to zwierzę (zatem 
„ryba to zwierzę żyjące w wodzie”) i podobnie w innych przykładach 
zjawisk nie mających literalnych określeń czy odpowiedników nazwo- 
wych („monsun to rodzaj wiatru”, „balsa to rodzaj drzewa”, „maniok 
to rodzaj jadalnych bulw” itp.). W ten sposób można podać adekwat­
ne, choć opisowe określenia pojęciowe (definicyjne) i uzyskać pewne 
odpowiedniki znaczeniowe. Nie powinno to stwarzać problemów ba- 
daczowi-teoretykowi, który przecież w swej naukowej analizie zjawisk 
musi się rutynowo takimi typologicznymi schematami i procedurami 
definicyjnymi posługiwać.

Wróćmy do przytoczonego przykładu dzieciobójstwa. Clyde Kluc­
khohn twierdził, że „każda kultura posiada pojęcie morderstwa, od­
różniające je od egzekucji, uśmiercania na wojnie i innych ‘zabójstw 
uprawnionych”’ [Kluckhohn 1962, 276]. Istnieje więc możliwość wybo­
ru i zastosowania najbardziej adekwatnego w danej sytuacji określenia, 
unikającego pochopnej lub stronniczej imputacji (jaką stanowi, skąd­
inąd, sformułowanie „zabijanie nienarodzonych dzieci”, używane przez 
niektórych przedstawicieli zachodniej kultury na określenie aborcji). 
Benedict jednak temu przeczyła, a dokonana przez nią wykładnia mo­
ralności Eskimosów stwierdzała, że w ich kulturze „wszelkie morder­
stwo rozpatrywane jest na jednej płaszczyźnie, a nie rozpatrywane, jak 
u nas, w różnych kategoriach, z których jedne uważane są za chwalebne, 
a inne za przestępcze, zasługujące na karę śmierci” [Benedict 1966, 
68]. Ojcobójstwo, w tym dokonywane przez Eskimosów, jest w antro­
pologii przedmiotem wielu analiz i ustaleń. Niektóre z nich pozwalają 
traktować pewne odmiany tych praktyk jako rodzaj eutanazji [Burszta

do rdzenia wyrazu mogą sprawiać wrażenie, że Eskimosi używają znacznie więk­
szej liczby słów opisujących śnieg niż użytkownicy innych języków” [Price, Crapo 
2003, 73-74],



1992, 58], która jest znanym i szeroko dyskutowanym, a także coraz 
częściej usprawiedliwianym i stosowanym w kulturze Zachodu odstęp­
stwem od normy „nie zabijaj”. Robert Redfleld ujął to jeszcze bardziej 
stanowczo, uznając sposób postępowania Eskimosów ze starcami, pole­
gający na -  jak to zinterpretował -  asystowaniu im w chwili śmierci, za 
przejaw uniwersalnego kulturowo zjawiska troski o starych ludzi i jed­
ną z form powszechnego rytuału towarzyszenia im w opuszczaniu świa­
ta doczesnego oraz pomagania w tym [za: Hanson 2004, 29]. Tak więc 
istnieją pojęcia umożliwiające uchwycenie takich i podobnych praktyk 
w odpowiednie kategorie teoretyczne i schematy interpretacyjne.

Bronisław Malinowski, będący jednym z prekursorów i propagato­
rów empirycznych badań terenowych w antropologii oraz wykazujący 
skłonności do relatywizmu kulturowego, opisał obrazowo swoją pracę 
badawczą wśród mieszkańców Wysp Trobriandzkich jako „zastawianie 
sieci teoretycznych” na elementy tamtejszej kultury, aby wprowadzić 
„ład i prawa naukowe w to, co wydawało się chaotyczne i dziwaczne” 
[Malinowski 1981, 38; por. Burszta 1996, 59]. James Clifford, analizu­
jąc naukową działalność i metodę Marcela Maussa, pisze precyzyjniej, 
choć barwniej, że „etnografia jest zarzucaniem różnych sieci do za­
sobnego oceanu, a każda z nich łowi inny gatunek ryb” [Clifford 2000, 
75], Owe teoretyczne sieci utkane są oczywiście z odpowiednich, czyli 
teoretycznych pojęć. Badanie jest więc poprzedzone pewnym „przed- 
rozumieniem”, opartym na wyposażeniu w pojęciową sieć termino- 
logiczno-definicyjną. „Antropolog jedzie w teren z własnym obiekty- 
wistycznym wyposażeniem formalno-logicznym pozwalającym mu na 
wstępne przynajmniej porządkowanie krańcowo nawet odmiennych od 
reprezentowanego przez siebie systemów kultur” [Burszta 1992, 80]. 
Taki sposób postępowania odpowiada współczesnemu rozumieniu pro­
cedur naukowych, w których badanie poprzedzone jest pewnymi teo­
retycznymi założeniami. Jak to ujął Cassirer, „fakty naukowe zawsze 
implikują element teoretyczny, to znaczy symboliczny” [Cassirer 1977, 
136]. Popper posłużył się wręcz identyczną metaforą „teoretycznych 
sieci” dla opisania naukowej działalności badawczej: „Nasze teorie na­
ukowe pojmuję jako ludzkie twory — sieci, które wymyślamy po to, aby 
pochwycić w nie świat” [Popper 1996, 68],

We współczesnej antropologii taki sposób taksonomicznego po­
rządkowania materiału empirycznego jest jednak kwestionowany.



„Przekonanie, że antropologia jest rodzajem porządkowania obcych 
i nieregularnych faktów w znanych i uporządkowanych kategoriach 
w rodzaju ‘magii’, ‘technologii’, ‘rytuału’, ‘stosunków rodzinnych’ etc., 
podawane jest teraz w wątpliwość” [Burszta 1992, 48]. Wątpliwości 
te nie mogą jednak doprowadzić do całkowitego odrzucenia procedur 
takiej klasyfikacji czy typologizacji zjawisk kulturowych, bo to ozna­
czałoby zakwestionowanie możliwości (naukowego) badania kultury w 
ogóle. Badacz kultury nie może być w jej opisie skazany (a tym bar­
dziej samemu się skazywać) na prymitywną i chaotyczną taksonomię 
wyrażaną przez terminologię języków etnicznych i użytkowników roz­
maitych etnolektów. Musi on dysponować kategoriami pojęciowymi 
pozwalającymi odróżniać magię od religii czy kapłana od szamana. 
Owszem, rozróżnienia te są ważne, znaczące czy uchwytne z punktu 
widzenia badacza, a niekoniecznie badanego, lecz to właśnie na ich 
odróżnieniu opiera się i polega działalność badawcza, o czym jeszcze 
niżej. Niektórzy przedstawiciele stanowiska symbolicznego interak- 
cjonizmu, a zwłaszcza jego odmiany zwanej „lideistyczną”, nakazują 
wręcz badaczowi odwoływanie się do własnych przeżyć i doświadczeń 
kulturowych związanych z rytuałami czy obrzędami pewnego typu, np. 
pogrzebowymi. Dzięki temu staje się możliwe nie tylko rozpoznanie 
pewnego rytuału jako ceremonii pogrzebowej, uchwycenie go w tej ka­
tegorii i zinterpretowanie za jej pomocą, ale także doznanie przeżyć 
dla niej charakterystycznych, a więc głębsze przeniknięcie w jej istotę 
[tamże, 75-76].

Wydają się zatem przesadnymi obiekcje sformułowane przez 
Bursztę w oparciu o następujący przykład: „Weźmy choćby pojęcie 
‘uczty obrzędowej’ oraz -  co się z tym wiąże -  samego obrzędu. Nie 
jest pewne, czy oryginalna wypowiedź zawierała takie sformułowania 
oraz czy ‘uczta obrzędowa’ w rozumieniu tubylca odpowiada konotacji 
tego pojęcia w kontekście pojęciowym antropologa. Innymi słowy: już 
w tym momencie wikłamy się w problematykę przekładu międzykul­
turowego sądów” [tamże, 94], Lecz przecież pacjent przychodzący do 
lekarza z konkretną dolegliwością także nie jest w stanie zwerbalizo­
wać jej opisu w pojęciach medycznych, a mimo to lekarz może na jego 
podstawie sformułować diagnozę (interpretację jego stanu) wyrażoną 
w takich właśnie fachowych (teoretycznych) pojęciach. To, co pacjent 
opisze w słowach „łupie mnie w krzyżu”, lekarz określi jako „dyskopa­



tię lędźwiowego odcinka kręgosłupa” i powiąże z innymi zjawiskami 
zachodzącymi w organizmie pacjenta, w sposób dla niego samego nie­
osiągalny, bo wymagający wiedzy medycznej, uprzedniej w stosunku do 
danego badania. Podobnie w przypadku antropologa i pojęcia „uczty 
obrzędowej”, użytego przezeń w miejsce i na określenie tego, co sami 
uczestnicy nazwą „wieczerzą wigilijną” czy „przyjęciem weselnym”.

Zachodzi tu sytuacja typowa dla procesu badawczego w wielu róż­
nych dziedzinach wiedzy. Psycholog też musi dokonać ustalenia rodza­
ju (a więc kategoryzacji) badanego zjawiska („omamy”, „natręctwa”, 
„psychoza”) na podstawie relacji z wewnętrznych przeżyć psychicznych 
pacjenta, który sam nie posłuży się w nich takimi kategoryzacjami. 
Podobnie socjolog użyje własnych kategoryzacji („grupa nieformalna”, 
„mniejszość etniczna”, „interakcje symboliczne”), jakich nie znają i nie 
użyją uczestnicy analizowanych procesów w swoim opowiadaniu o nich. 
Lingwista też nie usłyszy od użytkownika badanego języka (zwłaszcza 
gwarowego) relacji o nim skonstruowanej przy pomocy pojęć „zasób 
leksykalny”, „morfemy” czy „struktura syntaktyczna”, lecz będzie mu­
siał je samemu do owej relacji wprowadzić lub przy ich pomocyje upo­
rządkować. Wydaje się, że jest to standardowa metoda postępowania 
w humanistyce.

Choć więc wprowadzenie do badań kulturowych niezbędnej, uni­
wersalnej terminologii teoretycznej łączy się z wieloma trudnościami, 
to są one typowe dla każdego języka teoretycznego. Jest faktem, że 
wobec każdej niemal teorii antropologicznej operującej siatką kate­
goryzujących pojęć można wysunąć przykłady z nią niezgodne. A. Ko- 
ebben, poddawszy ten problem wnikliwej analizie, wyjaśnia: ,Jest ja ­
sne, że w antropologii interesujemy się tego typu danymi, które nie 
prowadzą do łatwych tabelaryzacji. Nie jest zaskakujące, że napoty­
kamy wyjątki; jest raczej zaskakujące, że natrafiamy na regularności” 
[Koebben 1967, 18]. Spiro stwierdził coś więcej: ustalenie regularności 
w przebiegu zjawisk nie oznacza, że owe zjawiska występują wszędzie 
lub masowo, lecz że mają regularny przebieg, jeśli występują, więc mia­
łyby, gdyby występowały. Zatem „generalizacje naukowe, odnoszące 
się do społeczeństwa lub kultury, są stwierdzeniami nie częstości, lecz 
regularności występowania [...], mimo że regularności te mają zasięg 
uniwersalny, nie odwołują się one do przedmiotów, lecz do cech róż­
nicujących środowisko społeczne i kulturowe” [Spiro 2004, 40]. Regu­



larności i naukowe generalizacje stwierdzają prawidłowości, uwzględ­
niające różnice. Materiał zebrany w badaniu zachowań werbalnych 
(w tym bezpośredniego, intencjonalnego komunikatu językowego) 
musi zatem zostać osadzony w kontekście kategorii teoretycznych zdol­
nych sprostać wymogom naukowego opracowania owych regularności. 
Tylko w ten sposób może być poddany analizie teoretycznej. Przyznaje 
to także Burszta: „aby możliwe było międzykulturowe komunikowanie 
rezultatów badań, istnieć musi zgoda co do ‘wspólnych’ znaczeń ta­
kich pojęć, jak ‘magia’, ‘obrzęd’, ‘czarownictwo’, ‘ofiara’ itd.” [Burszta 
1992, 100], I zgoda taka istnieje, a nawet jest powszechniejsza, niż się 
sądzi. Jak zgryźliwie zauważył Ernest Gellner „żaden antropolog, o ile 
mi wiadomo, nie wrócił z badań terenowych z następującym raportem: 
ich pojęcia są na tyle obce, że nie można opisać ich struktury własno­
ści ziemi, systemu pokrewieństwa, rytuałów. [...] O ile wiem, nikt nie 
przyznał się do takiej porażki” [za: Spiro 2004, 38].

Trzeba jednak brać pod uwagę, że stopień samoświadomości (sa- 
mowiedzy) rodzimych uczestników kultury jest równie zróżnicowany 
i co najmniej równie niezadowalający jak ich zdolność werbalizacji. 
Jak pisał Malinowski o badanych przez siebie tubylcach, „podporząd­
kowują się silom i nakazom plemiennego kodeksu prawnego, ale go 
nie ogarniają umysłem, tak samo jak posłuszni są swoim instynktom 
i impulsom, ale nie potrafią sformułować ani jednego prawa psycholo­
gicznego” [Malinowski 1981, 41]. Ponadto należy pamiętać, że prze­
ważająca część (a może wszystkie) spośród faktów kulturowych to tzw. 
przez Johna Searle’a „fakty instytucjonalne”, a nie „surowe” [Searle 
1987]. Oznacza to, że rozpoznanie ich wymaga stosowania pewnych 
wzorców wiedzy i pewnych warunków sensu, które obserwator musi 
spełnić, zadośćuczynić im.

Czy może je uzyskać z prostej adaptacji wzorów poznawczych 
stosowanych przez tubylców? Wątpliwe jest, aby reguły instytucjonal­
ne, fundujące fakty kulturowe, były zawsze i dokładnie znane samym 
uczestnikom owych instytucji kulturowych. „Żeby odwołać się do kul­
tury chrześcijańskiej -  także znaczenia i kolejne etapy mszy nie są 
znane większości stale uczestniczących w niej ludzi. Symbol nie musi 
być do końca jednoznacznie zrozumiały, aby móc się nim posługiwać” 
[Szymańska 2003, 44]. „Można bowiem całkowicie prawidłowo par­
tycypować w dziedzinie religii, nie odwołując się do organizujących

47



działania religijne dyrektyw semantycznych (a nawet nie znając ich) 
[...]; uczestnicy kultury, posługując się dyrektywami semantyczny­
mi, nie muszą sobie uświadamiać jakichkolwiek ich założeń” [Burszta 
1992, 206-207], Dlatego uzyskanie informacji na ich temat od samych 
uczestników kultury jest trudne, a czasem wręcz niemożliwe. „Każdy 
chyba z badaczy-etnografów napotkał trudności, usiłując dociec moty­
wacji określonych działań obrzędowo-rytualnych czy religijno-obycza- 
jowych; zwerbalizowanie założeń leżących u podstaw tych czynności 
jest zwykle dla tzw. informatora zadaniem tyleż trudnym, co niezrozu­
miałym. Jakież zniechęcenie ogarnia młodych adeptów etnografii, gdy 
bezskutecznie wypytują się o to, dlaczego robi się tak a tak; standar­
dowa odpowiedź, jaką słyszą, a której nie sposób przyjąć jako wyjaśnie­
nia (chociaż kryje się w niej wyjaśnienie), brzmi zwykle: ‘bo tak robił 
ojciec, dziadek’, ‘zawsze tak było’ itp., itcł.” [tamże, 207].

Co więcej, przyswojenie i zastosowanie reguł instytucjonalnych 
przez uczestników instytucji kulturowych mogłoby prowadzić do zde­
formowania istoty instytucji, w których funkcjonowaniu uczestniczą. 
„Dla przybywającego z zewnątrz antropologa, który poznaje dane 
plemię, obserwuje jego ryty i zwyczaje, pobożne praktyki związane 
ze zmarłymi posiadają pewną funkcję, której uzasadnieniem miałaby 
być korzyść, jaką przynosi żywym. Ale członek plemienia bynajmniej 
nie o korzyściach myśli. Czci on zmarłych, ponieważ należy im się cześć: 
w jego kalkulacji jego własna przyszłość i przyszłość innych nie odgry­
wają żadnej roli. W istocie, gdyby przyjął on perspektywę antropologa, 
byłby zagrożeniem dla tego ładu, który pragnie przecież chronić.[...] 
Pobożność jest środkiem służącym utrzymaniu jedności społecznej 
tylko wtedy, kiedy nie jest traktowana jako środek. Pobożność speł­
nia swą funkcję, kiedy ludzie czynią to, czego ona wymaga, ale z żad­
nych innych powodów poza tym właśnie, że wymaga tego pobożność” 
[Scruton 2006, 21]. Pewne instytucje i praktyki istnieją i są spełniane 
z powodów, których określenia przez ich uczestników i sprawców nie 
może przyjąć zewnętrzny obserwator jako prawomocnego wyjaśnienia 
(„bogowie tego chcą”, „duchy przodków tego potrzebują”, „domagają 
się tego nasi zmarli”), natomiast wyjaśnienie ich przez samych uczest­
ników w kategoriach zadowalających zewnętrznego obserwatora („peł­
nią funkcję integrującą wspólnotę”, „zaspokajają potrzebę nadawania 
sensu cierpieniom”, „sankcjonują ustalone metody postępowania”)

48



jest niemożliwe, bo wymagałoby przyjęcia przez nich punktu widze­
nia, który nie tylko nadawałby ich zaangażowaniu sensu niezgodnego 
z jego faktycznymi motywami, ale pozbawiałby ich sensu*. Siła zaan­
gażowania w praktyki kulturowe nie ma odzwierciedlenia w stopniu 
ich rozumienia, zatem nie tylko nie trzeba ich rozumieć, by się w nie 
angażować, ale także nie trzeba być w nie zaangażowanym, by je zro­
zumieć, co pozwala kompetentnemu obserwatorowi zewnętrznemu na 
ich lepsze zrozumienie niż bezpośrednim uczestnikom.

Odzwierciedla się tu różnica między tym, co indywidualne, a tym 
co instytucjonalne: pierwsza kwestia dotyczy indywidualnych motywa­
cji, intencji czy powodów, dla których ludzie postępują w pewien spo­
sób; druga zaś odnosi się do pojęć, form organizacji, wzorów, stosunków 
panujących w danej kulturze i wspólnocie. Badanie kultury prowadzi 
od ustalenia tych pierwszych do zrekonstruowania tych drugich [Han- 
son 2004, 4]. W podanych przykładach powołanie się przez uczestni­
ków kultury na wolę bóstw prowadzić ma do odtworzenia ich religii, 
a wskazanie na wolę zmarłych przodków —do rekonstrukcji ich przeko­
nań eschatologicznych. Jak stwierdza Anthony Giddens, „jest możliwy 
także taki opis działania aktora, który nie tylko wyda mu się obcy, ale 
sprawi, że aktor czynnie sprzeciwi się uznaniu go za charakterystykę 
adekwatną i dotyczącą go. Ta ostatnia okoliczność nie stanowi, ani 
sama w sobie, ani w związku z innymi przesłankami, wystarczającego 
powodu, aby taką charakterystykę odrzucić” [Giddens 2001, 213].

Paradoks ukazany przez Scrutona można uznać za odmianę kla­
sycznej antynomii semantycznej, a mianowicie „paradoksu kłamcy”, 
jak pokazuje Kmita. Dowodzi on, że „żadne zjawisko nie może być jed­
nocześnie ze względów logicznych podmiotowe i zobiektywizowane”, 
albowiem „przypisywanie jednemu i temu samemu zjawisku obydwu 
interesujących tu nas kwalifikacji stwarza sytuację rodzącą zbadaną 
przez A. Tarskiego antynomię kłamcy” [Kmita 1985, 47], Nie da się -  
mówiąc inaczej — jednocześnie uchwycić danego zjawiska kulturowego

* Skądinąd za ilustrację i potwierdzenie tego można uznać obecną sytuację w kul­
turze Zachodu, która, poddawszy się takiej ekstcrnalistyczncj autorelleksji, po­
padła w sceptyczny i ironiczny dystans wobec własnych praktyk i tradycji, coraz 
słabiej i coraz rzadziej się w nie angażując, co z taką pasją krytykuje właśnie Scru- 
ton wraz z innymi konserwatywnymi obrońcami kulturowej tradycji. Zachodzenie 
podobnego zjawiska ilustruje powiedzonko zanotowane na Haiti: „Gdy przybywa 
antropolog, duchy opuszczają wyspę” [Burszta 1992, 118],



takim, jakim ono jest obiektywnie, i takim, jakim jest w perspekty­
wie jego podmiotowego uczestnika. Można to zrobić tylko oddzielnie 
i w zewnętrznym oglądzie dokonanym z pozycji usytuowanej na me- 
tapoziomie (w stosunku do semantyki danej kultury), jak to jest wy­
magane przez Alfreda Tarskiego metodę unikania antynomii seman­
tycznych. Allan Hanson dodaje, że droga na ów metapoziom analiz 
instytucjonalnych niekoniecznie prowadzi przez podmiotowy poziom 
analiz indywidualnych, zatem dokonywane na nim interpretacje za­
chowań mogą pomijać interpretacje nadawane im przez samych 
uczestników kultury*.

Oczywiste wydaje się założenie, że definicyjne reguły sensu, sto­
sowane w opisie dokonywanym z takiego metapoziomu, odnoszą się 
do pewnych uniwersalnych typów powiązań między elementami kul­
turowymi, dzięki którym to powiązaniom tworzą one (czy też raczej: 
mogą być rozpoznane jako...) instytucje kulturowe określonego typu 
(obrzęd religijny, obyczaj inicjacyjny, rytuał magiczny). Ale relatywi- 
sta zaprzeczy właśnie uniwersalności owych typów powiązań, głosząc 
niepowtarzalność reguł instytucjonalnych i niewspółmierność znacze­
niową pojęć użytych w ich opisie (przy tym upiera się właśnie Han­
son). Znaczenie faktu instytucjonalnego staje się wówczas zależne od 
kontekstu i wymaga każdorazowej reinterpretacji (jak w przytoczonym 
w poprzednim rozdziale przykładzie tańców ołtarzowych Indian Hopi 
i Kora). W ekstrawaganckiej postaci temu przeświadczeniu daje się 
praktyczny wyraz bądź w akceptowaniu zmienności znaczenia pojęć, 
bądź w sztucznym kreowaniu nowych. Jeden z badaczy (D.M. Schnei­
der) w opisie systemu pokrewieństwa Yapów nie tylko „przywołuje klu­
czowe pojęcia używane przez Yapów w tym kontekście w brzmieniu

Hanson podaje obrazujący to schemat dwóch typów wyjaśniania [Hanson 2004,
5-6J:

instytucjonalny poziom analizy kwestie indywidualne kwestie instytucjonalne

(abstrakcja) \ /
indywidtudny poziom analizy (abstrakcja) (abstrakcja)

(abstrakcja) \ /
surowe datie ludzkiego zachowania surowe dane ludzkiego zachowania



oryginalnym. Nie używa również w swych rozważaniach terminu ‘sys­
tem pokrewieństwa’” [Spiro 2004, 39J. „Winch utrzymywał natomiast, 
że nie istnieje rzeczywistość niezależna od gier językowych i form życia 
charakterystycznych dla języka danej społeczności” [Tambiah 2004, 
61]; rozróżniał więc pewne typy magii tylko na podstawie kryterium 
przynależności do określonego środowiska kulturowego. Dzięki temu 
uzyskał rzekome uprawnienie do kwalifikowania astrologii kultywo­
wanej w pewnych środowiskach Zachodu jako „magii aberracyjnej”, 
co otwiera możliwość jej zdyskwalifikowania jako dysfunkcjonalnego 
zabobonu, podczas gdy w innych kulturach można ją uznać za „kon­
stytutywną społecznie” i przypisać jej na tej podstawie wysoką wartość 
integracyjną [zob. Dixon 1977].

W postępowaniu takim, co widać już w przywołanych przykładach, 
odzwierciedla się założenie mocnej, normatywnej wersji kulturowego 
relatywizmu, nakazującej unikania pojęć wartościujących lub mogą­
cych posłużyć do wartościowania (w praktyce: deprecjonowania) innych 
kultur. Często problem wynika nie z kontrowersji co do stosowania po­
jęć „uczty obrzędowej” czy „rytuału pogrzebowego”, lecz „praw człowie­
ka”, „wolności osobistej” czy „swobód obywatelskich”, którym odmawia 
się ponadkulturowej treści i sensowności używania wobec zjawisk za­
chodzących w innych kulturach. Skrajny konfiguracjonizm, uważający 
znaczenie każdego elementu kultury za uwarunkowane jego partyku­
larnym kontekstem, blokuje możliwość stosowania ogólnozakresowych 
pojęć teoretycznych, a więc wypracowania ogólnej teorii kultury.

Sprawa ta wiąże się ze sposobem rozumienia stosowanego często 
rozróżnienia jawnych i ukrytych wzorów kultury. Wzory jawne to „pra­
widłowości zachowań występujące w postaci norm świadomie formu­
łowanych i respektowanych przez daną zbiorowość. Wzory ukryte to 
prawidłowości zachowań nieuświadomione. Są one zatem ukryte przed 
oczami samych aktorów, ale zarazem mogą być poznane przez ze­
wnętrznego obserwatora” [Nowicka 1991, 79-80]. Czyli wzory „ukry­
te” są łatwiej dostępne poznawczo badaczowi niż uczestnikowi kultury. 
Przyjęcie perspektywy tego drugiego, a więc internalistyczne (emicz- 
ne, podmiotowe) rozumienie kultury może prowadzić, jak przestrze­
ga Kłoskowska, „do metodologicznych konsekwencji wyrażających 
się w tendencjach relatywistycznych” bądź „rezygnacji z kompeten­
cji poznawczych jego [badacza] dyscypliny na rzecz potocznych pojęć



o społeczeństwie i kulturze” [Kłoskowska 1983, 31, 33]. Rekonstruk­
cja tego, co ukryte, na podstawie tego, co jawne, musi więc zakładać 
dostępność poznawczą osiągalną także poza zasięgiem samowiedzy ba­
danych uczestników kultury. Proces interpretacji wszak „zaczyna się 
od konstatacji, że antropolog posiada obraz tego, co bada, nie mając 
jednocześnie dostępu do istoty, sensu tego czegoś. Oznacza to, że do­
konując interpretacji, antropolog dąży do odkrycia tego, co jest przed 
nim zasłonięte, czyli porządkuje cząstkę chaotycznej nieskończoności, 
dzięki czemu ma możliwość jej zrozumienia (i jest to raczej ciągły pro­
ces niż pojedynczy manewr). Niemniej jednak badacz odróżnia siebie 
(jako podmiot rozumiejący bądź interpretujący) od całej reszty, wska­
zując tym samym na oddzielenie podmiotu od bytu (bycia?)” [Zapo­
rowski 2001,211-212],

Podmiot ów nie jest i -  co więcej — nie musi być jednak usytu­
owany poza jakąkolwiek kulturą, poddany kulturowej redukcji, dekul- 
turalizacji. Jego własna kompetencja (walencja -  mówiąc językiem 
Kloskowskiej) kulturowa sprzyja bowiem badaniu kultury. Im więcej 
np. zna się słów macierzystego języka, tym więcej można zrozumieć 
pojęć innego języka. Zrozumienie to „przyjdzie nam o tyle łatwiej, 
o ile nasza świadomość językowa jest pełniejsza, o ile ‘rozumiejąc’język 
własny możemy przyswoić sobie język cudzy. Człowiek operujący bar­
dzo wąskim zakresem słownictwa własnego języka nie może np. opa­
nować języka obcego w większym zakresie” [Szymańska 2003, 39], Im 
bogatszy zatem własny zasób leksykalny, tym łatwiejsze zrozumienie 
cudzego przekazu. „Poznawanie kultury wymaga przedrozumienia, ja­
kim w tym wypadku jest rozumienie kultury własnej” [tamże]. Można 
więc powiedzieć, że „badanie kultury jest kulturą i antropologia, któ­
ra pragnie być nauką świadomą, odkrywającą swój sens w relatywnej 
obiektywności, powinna pogodzić się z tym faktem. Badanie kultury 
jest faktycznie elementem naszej kultury; dokonuje się poprzez formy 
charakterystyczne dla niej, tworzone jest poprzez używane w niej ter­
miny, pożycza nasze słowa i pojęcia, by wyrazić znaczenia” [Wagner 
2005, 72]. Kompetencja językowa powiększa się więc także przez opa­
nowanie terminologii wypracowanej przez teorię kultury.

To kłóci się z niektórymi purystycznymi ideałami epistemologicz- 
nymi, wymagającymi od podmiotu poznającego wyeliminowania wszel­
kich uwarunkowań kulturowych (tak dążenie do obiektywnego, nie-



uwarunkowanego poznania rozumieli Kartezjusz, Kant czy Husserl, 
którzy traktowali kulturowe uposażenie podmiotu jako deformujące, 
zniekształcające, zakłócające proces poznawczy*). Jednak w przypadku 
badania kultury taki epistemologiczny puryzm, wyrażający się postu­
latem dokonania kulturowej epoche, wydaje się nie tylko zbędny, lecz 
szkodliwy. Wszak partycypacja w jakiejś kulturze, jeśli jest samoświa- 
doma (a więc eliminująca wpływ mimowolnych nawyków czy uwarun­
kowań kulturowych), daje podstawę lepszego rozeznania w zjawiskach 
kulturowych, świadomość i rozumienie własnej kultury ułatwia rozu­
mienie innych kultur. „Opanowując bowiem ten partykularny język 
i te ‘wzory kultury’, jednostka nabywa zrozumienia tego, czym jest ję­
zyk w ogóle, czym jest refleksja i czym są wzory -  symbole -  kultury 
jako takie” [Krzemiński 1995, 91]. Sugestie, jakoby poznanie jakiejś 
dziedziny zjawisk (np. kulturowych) było tym głębsze i rozleglejsze, 
im mniej ma się samemu z tą dziedziną (np. kulturą) do czynienia, 
wydają się nader kontrowersyjne. Przy takim rozumieniu „‘absolut­
na obiektywność’ wymagałaby od antropologa, by nie miał żadnych 
przed-sądów, a w ef ekcie żadnej kultury” [Wagner 2005, 60J. Pod tym 
względem niektóre postulaty metodologii relatywistycznej są zresztą 
wzajemnie sprzeczne. Z jednej strony domagają się od podmiotu bez­
stronności i neutralności kulturowej, a więc usytuowania poza kulturą, 
z drugiej zaś przyjęcia wewnątrzkontekstowej, czyli wewnątrzkulturo- 
wej postawy badawczej, a więc usytuowania wewnątrz kultury. Z jednej 
strony żądają wyeliminowania kulturowych wpływów konkretnej (wła­
snej) kultury, z drugiej natomiast poddania się kulturowym wpływom 
konkretnej (badanej) kultury.

Szczególnym wyrazem ukrytych wzorów kultury jest milczenie 
(analogicznie w przypadku zachowań pozawerbalnych — brak zachowa­
nia, bezruch, bezczynność), zwłaszcza jako tzw. milczenie znaczące czy 
wymowne. Jak zauważyła badająca to zagadnienie Izydora Dąmbska, 
„‘wymowniejsze od słów’ bywa milczenie zwłaszcza dla tego, kto czyni 
z niego użytek jako wyrazu. Dla odbiorcy jednak, do którego ten wyraz 
został skierowany, albo dla przygodnego obserwatora tego znaku jest

Mylące bywa używane przez Husserla i innych fenomenologów określenie tego 
zniekształcającego poznanie uposażenia podmiotu jako „naturalnego nastawie­
nia” — w istocie chodzi często o „kulturowe nastawienie”, kulturowo ukształtowa­
ne nastawienie podmiotu.

53 I



on nieraz mało czytelny i wieloznaczny” [Dąmbska 1975,100-101]. Tak 
jest w przypadku niektórych form artystycznych (cisza, milczenie, bez­
ruch jako środki wyrazu), także religijnych (milcząca kontemplacja, 
medytacja w bezruchu — to częste zwłaszcza w kulturach wschodnich), 
niekiedy również w zachowaniach konwencjonalnych (milczenie, brak 
reakcji jako wyraz konwenansu lub konwencji kulturowej). Jeśli chodzi 
o te ostatnie, to ich rozpoznanie wymaga rozeznania w konwencjach 
kulturowych, tak jak w przypadku każdej innej formy komunikowa­
nia (np. jako „minuta milczenia”, wyrażająca hołd, cześć, żałobę). Jako 
skonwencjonalizowane, konwenansowe, są one jednak typowe, standar­
dowe, a więc stosunkowo łatwe do ustalenia i rozpoznania. Co do dru­
giej kategorii, to znaczenie jest tu równie trudne do rozpoznania, jak 
w każdym przypadku poznawania cudzych stanów psychicznych (o czym 
ktoś milczy, o czym medytuje w bezruchu, jaką modlitwę wypowiada 
w myślach itp.), a więc nie ma specyfiki stricte kulturowej. Znajomość 
danej kultury pozwala się jedynie domyślać treści medytacji mnicha 
buddyjskiego czy kapłana (albo uczestnika) określonej wspólnoty wy­
znaniowej, ale nie pozwala na definitywne jej ustalenie. Psychologia 
religii ma tu równie dużo do zrobienia i powiedzenia jak antropolo­
gia kulturowa. W każdym razie rozpoznanie danej sytuacji (milczenia, 
bezruchu) jako kontemplacji czy medytacji już jest rozpoznaniem jej 
znaczenia, a choć tylko w pewnym jego zakresie, to ze świadomością, 

v że jej pełny zakres znaczeniowy jest nieuchwytny (każda indywidualna 
medytacja, kontemplacja czy cicha modlitwa zawiera coś niedostępne­
go zewnętrznemu obserwatorowi, „tajemnego”).

Podobnie jest w pierwszym przypadku -  milczenia (bezruchu) jako 
formy wyrazu artystycznego. Z jednej strony wchodzą tu w grę kon­
wencje artystyczne czy estetyczne, które można poznać (i rozpoznać), 
zdrugiej zaś —indywidualna inwencja (charakterystyczna dla aktu twór­
czego) i intencja komunikacyjna, która jest uchwytna tylko częściowo 
(„o czym artysta milczy”, „co chce powiedzieć swym milczeniem”, „co 
wyraża swoim zastygnięciem w bezruchu”). Występujące tu „miejsca 
niedookreślenia” (by posłużyć się kategorią estetyki Ingardenowskiej) 
nie mają specyfiki kulturowej, lecz artystyczną, a więc wymagają pro­
cedur charakterystycznych dla odbioru (interpretacji) dzieła sztuki 
(skądinąd pozostawiając w tym zakresie pewne pole dla rozbieżności 
interpretacyjnych, zawsze obecne w przekazie artystycznym).

54



Informacyjna funkcja języka nie jest więc bezwzględnie określona 
ani co do zakresu, ani co do stopnia natężenia i z punktu widzenia no­
woczesnego językoznawstwa ulega ona pewnemu zatarciu. Stevenson 
wydzielił wśród funkcji mowy informacyjną, perswazyjną i ekspresyj­
ną, ale Austin zakwestionował wiele różnic między rolą informacyjną 
i ekspresyjną, a wśród aktów mowy wyodrębnił jeszcze lokucję, perloku- 
cję i illokucję. Do tego dochodzi powszechna w języku (zwłaszcza natu­
ralnym, niesformalizowanym) metaforyzacja. Tu trzeba jednak zazna­
czyć, że metaforę niekoniecznie należy traktować jako zniekształcenie 
literalnego przekazu (przedstawienia językowego), lecz można uznać 
za jego wzbogacenie, nadanie sugestywności i pełniejszego, adekwat- 
niejszego znaczenia. Rozwinięta metaforyka jest wyrazem językowego 
bogactwa, a nie ubóstwa czy kalectwa. Dotyczy to także języka nauki, 
w tym tej odnoszącej się do kultury. Przypomnijmy, że samo pojęcie 
„kultura” wywodzi się od cycerońskiej metafory, ujmującej aktywność 
duchową (cultura animi) w kategoriach uprawy roli (agricultura). Podob­
nie jedna z najsłynniejszych metafor dotyczących kultury -  przedsta­
wiająca ją jako kubek, z którego piją jej użytkownicy -  pochodzi z pracy 
Ruth Benedict, w której od metafor aż się roi, co nie przeszkodziło jej 
zarówno w wykazaniu szczególnej empatii i zrozumienia innych kultur, 
jak osiągnięciu statusu naukowego. Metafory można więc uznać za na­
rzędzia służące precyzacji, a nie deformacji przekazu, nadające głębszy 
sens poznawczy, a nie pozbawiające go. Skoro zaś istotą metaforyzacji 
jest ujmowanie jednej rzeczy w kategoriach innej, to ujmowanie jednej 
kultury w kategoriach innej jest zabiegiem metaforycznym („antropo­
logia staje wobec szczególnego zadania zapośredniczenia opisu jednej 
kultury przez terminy kultury innej” [Giddens 2001, 211]), ale to nie 
znaczy, że prowadzącym bardziej do deformacji, niż pogłębionej inter­
pretacji.

Trzeba natomiast pod uwagę brać performatywny charakter wypo­
wiedzi, a więc ich ukierunkowanie nie tylko na przekazanie czegoś, lecz 
również dokonanie (wywołanie) czegoś. „Każda wypowiedź jest sama 
w sobie szczególnego rodzaju działaniem w warunkach normalne­
go życia społecznego; ludzie nie formułują sądów jedynie po to, aby 
informować innych o posiadanych przez siebie pojęciach i wyobraże­
niach, ale ich werbalizm jest jedynie częścią nakierowanego na jakiś 
cel działania. [...] Sądy werbalne funkcjonują w określonych układach

55



społecznych, a nie w społecznej próżni i wydobywanie ich z tego kon­
tekstu jest zawsze pewnego rodzaju nadużyciem i zafałszowaniem” 
[Burszta 1992, 92]. Oddzielenie zachowań werbalnych od pozawer- 
balnych jest więc równie kłopotliwe , jak oddzielenie tego, co ludzie 
mówią, od tego, dlaczego (po co) to mówią. „Należy pamiętać, że spo­
łeczeństwa, które posługują się tylko słowem mówionym, nie wykazują 
tendencji do wydzielania jego treściowej zawartości z synkretycznego 
strumienia aktu wypowiedzi. Nie obserwuje się więc tu dążenia do: a) 
uprzedmiotowienia porządku symboliczno-treściowego i wynoszenia 
go na poziom metafizyczny, b) tekstualnego przetwarzania porządku 
aksjologiczno-symbolicznego, by w takiej postaci formalnej wielokrot­
nie wykorzystywać go do uzupełniania porządku metonimicznego. [...] 
W kulturze magicznej, gdzie słowo jest zawsze aktem działania, nie ist­
nieją warunki do usytuowania się mówiącego poza wypowiedzią, poza 
działaniem. Nie jest możliwe w ogóle ekstrapozycyjne usytuowanie się 
człowieka magii i mitu wobec rzeczywistości, której on podlega i którą 
kształtuje” [Kowalski 1999, 154—155].

Na dodatek to, co owi ludzie mówią, nie musi być równoważne 
temu, co ewentualnie piszą. Jeśli bowiem uznać argumenty świadczące 
na rzecz tezy, iż przekaz ustny różni się od przekazu pisemnego w spo­
sób i w stopniu wpływającym na jego treść [zob. Burszta 1992, 102 i n.], 
to trzeba uwzględniać dwie rozbieżności: między ustnym przekazem 
niepiśmiennych uczestników danej kultury a pisemnym przekazem 
jej uczestników władających pismem oraz między ustnym przekazem 
pochodzącym od uczestników kultur nieznających pisma a pisemnym 
przekazem kultur dysponujących pismem i używających go. Tak więc, 
co i skądinąd oczywiste, rekonstruująca analiza kultury także w dzie­
dzinie badania zachowań werbalnych natrafia (choć może w innym 
stopniu) na problemy obecne w badaniu empirycznym innych jego ele­
mentów, w których funkcja informacyjna jest drugorzędna, a dominuje 
funkcja wyrażania.

Interpretacja sensu przekazu wymaga ponadto odróżnienia „pyta­
nia o to, co — dosłownie — w danej wypowiedzi z o s t a ł o  powiedziane; 
pytania o to, co nadawca wypowiedzi c h c i a ł  rozmówcy przekazać; 
pytania o to, co odbiorca wypowiedzi -  w konkretnej sytuacji — z r o ­
z u m i a ł  lub powinien zrozumieć” [Mejbaum 1997, 97-98], Jest to na 
tyle trudne, że -  jak stwierdził zgryźliwie Dan Sperber -  etnograficzny



opis jest „tym, co etnograf wybrał z tego, co zrozumiał, co mówili mu 
informatorzy o tym, co sami zrozumieli” [za: Burszta 1992, 90].

Clyde Kluckhohn, wykazujący skądinąd pewną przychylność dla 
relatywizmu kulturowego, nazwał to szczególnym paradoksem antro­
pologii, że każdy empirycznie pozyskany materiał etnograficzny, choć 
złożony z unikatów, musi być w procesie teoretycznego ujmowania 
uporządkowany według pewnych stałych kategorii. Lecz bez takich ka­
tegoryzacji teoria w istocie nie może się obejść, a więc jej dokonania 
byłyby mizerne. Z formalnego punktu widzenia jasne jest bowiem, że 
gdyby każdy przedmiot, fakt, zdarzenie itp. musiał mieć własną, nie­
powtarzalną nazwę indywiduową, wtedy jej znaczenie, związane z tym 
tylko jednym elementem, nie miałoby żadnej mocy wyjaśniającej (eks- 
plikacyjnej) — nie byłyby możliwe bowiem żadne definicje używanych 
pojęć. Jedyne zdania sensowne dające się generować w obrębie takiego 
systemu semantycznego — to tautologie i ich negacje (X jest X-em, 
Y nie jest X-em), których analityczny charakter wykluczałby z kolei 
realną wiedzę przedmiotową (czym jest X, czym jest Y).

Niewątpliwie teoretyczne kategoryzacje mają dwoisty, ambiwa­
lentny charakter, przejawiający się w tym, iż uwypuklanie pewnej ce­
chy przedmiotowej, dokonane poprzez określenie przedmiotu za po­
mocą danej kategorii, łączy się z pomniejszeniem wszelkich innych 
jego cech, nieinherentnych wobec tej kategorii. Oczywiście można 
się spierać o dobór takich kategorii, ale nie można żądać zaniecha­
nia wszelkich. Jak pisze Bagby, wśród zjawisk „każde jest odmienne 
od wszystkich innych, ale jednocześnie do niektórych podobne. Dają 
się łączyć w klasy i kategorie, którym nadajemy nazwy. Gdyby tak nie 
było, nie potrafilibyśmy ich w ogóle opisywać, opis bowiem nie jest ni­
czym innym jak wskazaniem podobieństw między zdarzeniem właśnie 
opisywanym a innym już nam znanym” [Bagby 1975, 91]. Uchwycenie 
podobieństw i różnic w przypadku zjawisk zachodzących w różnych kul­
turach jest łatwiejsze dla obserwatora zewnętrznego wobec nich.

Odwołanie się do kategoryzacji stosowanych przez rodzimego no­
siciela kultury jest nierealne, albowiem:

• system reguł interpretacyjnych jest na ogól przezeń nieuświada- 
miany, a w każdym razie niewyrażony dyskursywnie (jak to stwierdził 
Malinowski w cytowanej wcześniej wypowiedzi);



• procedura taka zamykałaby drogę międzykulturowym badaniom 
porównawczym (bo wszak odwoływalibyśmy się do niej właśnie po to, 
aby nie stosować systemu pojęć jednej kultury do kategoryzacji zjawisk 
innej);

• w wypadku przekroczenia zakresu desygnatów kulturowych, do 
którego system kategoryzacyjny się bezpośrednio odnosi (i ogranicza), 
wprowadzałoby właśnie perspektywę etnocentryczną, której uniknię­
ciu takie podejście miało służyć.

Sprzeczność takiego podejścia polega więc, jak stwierdza B.O. Wil­
liams, nie tyle na tym, że w realnej teorii, którą się nolens volens po­
sługujemy, występują jednak pojęcia pochodzące z jednego tylko ob­
szaru kulturowego i do niego ograniczające uzyskaną w ten sposób 
wiedzę, ale że ich stosowanie zakłada także wobec samej sfery przed­
miotowej pewną stałość obecnych w niej relacji i stosunków, dających 
się wyrazić w pojęciach wyznaczonych wyobrażeniami ponadkulturo- 
wymi; bez ich użycia nie da się bowiem w ogóle sformułować samej 
tezy relatywistycznej [Williams 1999]. Aby to uczynić, trzeba stwier­
dzić istnienie odmienności konceptualnej między dwiema co najmniej 
kulturami (przynajmniej jednej innej wobec własnej), a więc znać 
je obie (przynajmniej jedną inną niż własna). [Lecz] ,jeśli przyjąć, 
że systemy przekonań członków takiej to a takiej kultury pozosta­
ją  (ewentualnie) prawomocne jedynie w ramach tej właśnie kultury, 
a świat przekonań kulturowych badacza jest zupełnie innym światem, 
całkowicie zewnętrznym i nieporównywalnym z tamtym, to na jakiej 
zasadzie możliwe jest w ogóle zrekonstruowanie tych pierwszych? 
Z tego też względu antropolog (a także każdy inny badacz kultury) nie 
ma wyboru i opowiada się raczej, w sposób często zupełnie intuicyjny, 
za obiektywno-realistycznym założeniem, iż różne kultury organizują 
myślowo zasadniczo ten sam świat zewnętrzny” [Burszta 1992, 69],

Argumenty, dowody i przykłady trudności lub zgoła niemożności 
poznania treści innych kultur prowokują do postawienia pytania, dla­
czego miałoby nam na tym zależeć. Badania innych kultur służyć mia­
ły, według intencji dawnych antropologów, do zebrania materiału po­
zwalającego ustalić prawa dotyczące różnych, a w rezultacie wszystkich 
kultur, w tym naszej własnej (choćby na zasadzie przeciwieństwa, sko­
ro tożsamość opiera się na różnicy). Poznanie innych kultur zmierzało 
do poznania kultury jako takiej, a więc i lepszego zrozumienia wła­

58



snej. W tym ujęciu antropologia „to badanie kultur innych, oddalonych 
w czasie lub w przestrzeni, stwarzające możliwości badawcze niezna­
ne badaczowi tylko własnego społeczeństwa, prowokujące do stawia­
nia najbardziej istotnych zagadnień. To także możliwość spojrzenia na 
własne społeczeństwo i własną kulturę z perspektywy Wiedzy o Innych. 
To w rezultacie szansa lepszego zrozumienia własnego społeczeństwa” 
[E. Tarkowska, za: Filipiak 2003, 80], Poznanie innych miałoby służyć 
lepszemu poznaniu samych siebie. Jeśli natomiast kultury są niewspół­
mierne, a ich adekwatne poznanie niemożliwe, to skierowany na nie 
wysiłek badawczy jest bezcelowy lub ma ograniczony sens jedynie dla 
wąskiego kręgu pasjonatów, jak badanie ekosystemu raf koralowych 
czy zbiorowości owadów Amazonii. Jeśli kategorie przydatne do opi­
su i analizy własnej kultury są nieprzydatne do opisu i analizy innych 
kultur, to pozostawmy tamte kultury (niech je badają ewentualnie ich 
uczestnicy*) i skoncentrujmy się na badaniu tej, w której żyjemy i życie 
w której jest dla nas najważniejsze. Zbieranie materiału etnograficz­
nego po całym świecie miało służyć co najmniej weryfikacji lub falsyfi- 
kacji hipotez teoretycznych na temat kultury jako takiej. Skoro zaś nie 
da się stosowanych przez nas kategorii teoretycznych użyć w interpre­
tacji zjawisk z innych kultur, to może poniechajmy tego i ograniczmy 
się do zbierania materiału etnograficznego w naszej własnej kulturze, 
do której stosowane przez nas kategorie teoretyczne się odnoszą.

Wówczas jednak pojawia się sygnalizowany w poprzednim roz­
dziale problem wyznaczenia granic „naszej” kultury. W przypadku 
przyjęcia stanowiska monistycznego wszystkie zjawiska kulturowe 
uznamy za należące do „naszej”, wspólnej kultury ludzkiej. Ale tak­
że przy pluralistycznym założeniu o wielości kultur wyznaczenie ich 
granic jest problematyczne, gdyż nie ma kultur zupełnie izolowanych, 
a większość ich podlega procesom mniej lub bardziej intensywnej dyfuzji 
i akulturacji. Trudno byłoby, przykładowo, oddzielić to, co integralnie

Lecz -  jak wskazuje Burszta -  rodzimi badacze innych kultur przyswajają sobie 
w tym celu kanony teoretyczne antropologii, a zatem nauki wyrosłej na gruncie 
pewnej kultury i z tego powodu mającej ponoć trudności w interpretacji zjawisk 
z innych kultur. „Inaczej rzecz ujmując: antropolog z Indii, Japonii czy Czadu, aby 
stać się w ogóle badaczem, musi posiąść kompetencję w kulturze dla siebie obcej” 
[Burszta 1992, 167]. Lecz jeśli badacze z tych krajów dla lepszego zrozumienia 
własnej kultury przyswajają kanony i kategorie antropologii „zachodniej”, to wi­
docznie te nie są jednak bezużyteczne czy zawodne w badaniach innych kultur.



polskie, od zapożyczeń z innych kultur. Podobnie z każdą kulturą lokal­
ną, narodową czy europejską.

Osobny problem dotyczy wyznaczenia zasięgu kultury symbo­
licznej. Nie obejmuje ona bowiem całej zawartości kultury, nie cała 
kultura jest kulturą symboliczną. Jak to obrazowo formułuje Kloskow- 
ska, „pokarm może stać się symbolem, ale symbol nie może stać się 
pokarmem”, czy mówiąc ogólniej: żadna z elementarnych potrzeb nie 
może być zaspokojona przez działanie czysto symboliczne [Kłoskowska 
1983, 166-167]. Pansemiotyzm byłby więc koncepcją bezproduktywną 
(nie dostarcza bynajmniej bardziej efektywnych teorii interpretacyj­
nych), a ponadto spekulatywną [szerzej: Pawłowski 1973], Tymcza­
sem myślenie potoczne i obraz rzeczywistości tworzony w obrębie kul­
tur pierwotnych charakteryzuje się właśnie często pansemiotyzmem, 
przydającym swoistego znaczenia elementom dziedzin pozbawionych 
obiektywnej korelacji znakowej (np. zjawisko przyrodnicze uważane 
za znak gniewu bogów, proces fizjologiczny -  np. chorobowy -  za znak 
dany przez obrażone duchy przodków, sekwencja pewnych zdarzeń 
jako znak przychylności lub nieprzychylności lokalnych czy osobistych 
bóstw opiekuńczych itp.).

Przyjęcie takiego wewnątrzkontekstowego punktu wyjścia w in­
terpretacji (rekonstrukcji) oznaczałoby więc wystawienie się na ryzy­
ko popadnięcia wraz z nim w pansemiotyzm. Jak stwierdza Antonina 
Kłoskowska, takie „pansemiotyczne stanowisko jest jak gdyby echem 
naiwnego pansemiotyzmu magicznych wyobrażeń i praktyk pierwot­
nych społeczeństw” [Kłoskowska 1983, 118]. Nie oznacza to, że jest 
jego adekwatnym odzwierciedleniem. W praktyce badawczej nie musi 
bynajmniej przybliżać do ujęcia emicznego, natomiast „zazwyczaj 
usprawiedliwia etnologiczne poszukiwanie symboliki. Daje etnologo­
wi poczucie wypełniania detektywistycznej misji deszyfratora ukrytych 
znaczeń. Zapomina się przy tym, że przeświadczenie o spreparowa­
nej, lecz utajnionej wiedzy plemienia na temat jego własnych działań 
to najczęściej imputacje płynące ze strony badacza” [Kowalski 1999, 
145]. A imputowanie semiozy tam, gdzie jej nie ma, jest błędem ba­
dawczym, podobnie jak przeoczenie jej tam, gdzie występuje.

Teoretyczne przedzałożenia są w badaniu kultury (podobnie jak 
innych dziedzin) potrzebne co najmniej po to, aby wiedzieć, co badać, 
czyli co jest kulturą (co należy do jej zakresu), zatem jak odróżniać



zjawiska kulturowe od innych (naturalnych). Podobnie w przypadku 
interpretacji treści symbolicznych kultury niezbędne jest uprzednie 
ustalenie i rozeznanie, co jest w kulturze symboliczne, czyli zasięgu 
kultury symbolicznej, aby określić zakres badań tu analizowanych (in­
terpretacji symbolicznych treści kultury).

Zawarte w tym są dwie osobne kwestie:
• Przed wszelką interpretacją znaków (symboli) musi nastąpić 

identyfikacja znaku jako znaku, czyli zachodzenia procesu semiozy. 
W pewnych kontekstach użycia nawet znaki ikoniczne wymagają ta­
kiego rozpoznania. Świadomość kontekstu wewnątrzkulturowego wy­
daje się tu szczególnie niezbędna, aby semiozy nie przeoczyć. Wyrażać, 
oznaczać lub znaczyć mogą, w dosłownym sensie, tylko użytkownicy 
znaków, zatem badacz musi być świadomy komunikacyjnej intencji 
nadawcy znaku (nie w sensie zamierzonej treści komunikatu, lecz 
w sensie samego tylko zamiaru użycia danego przedmiotu jako znaku 
-  a w roli znaku można użyć dowolnego przedmiotu [Pelc 1984, 65]). 
Szczególnie istotne jest to w przypadku wspomnianego milczenia (bez­
ruchu) znaczącego -  nawet brak wypowiedzi czy reakcji, łatwy przecież 
do przeoczenia, może być rodzajem komunikatu czy zachowania zna­
czącego.

Mimo to nie jest rzeczą przesądzoną, że wymaga to zajęcia przez 
badacza pozycji wewnątrzkontekstowej wobec całego systemu kulturo­
wego. Oznaki i znaki, z którymi mamy tu do czynienia, w myśl definicji 
Pawłowskiego, stają się nimi na mocy pewnej konwencji kulturowej. 
Ustalenie tej konwencji można uzyskać drogą normalnej naukowej 
eksploracji badawczej rozpoznającej jej treść (tzn. wiedzy o funkcjo­
nujących w danej kulturze konwencjach). One same nie zawsze mogą 
być wyartykułowane przez rodzimego jej użytkownika, niektóre mogą 
być przezeń nieuświadamiane (stosowane bez refleksyjnej świadomo­
ści ich treści).

• Kultura społeczności znajdujących się na niskim szczeblu roz­
woju przedstawia konglomerat elementów, w których funkcje pragma­
tyczne i symboliczne przeplatają się tak głęboko, że trudno je rozdzielić, 
a więc wyznaczyć zasięg kultury symbolicznej. Otóż wydzielenie funkcji 
symbolicznych i praktycznych nie jest możliwe po przyjęciu modelu po­
znawczego badanej społeczności (emicznego). A. Palubicka wykazała, 
że wyodrębnienie i autonomizacja sfery symbolicznej w odróżnieniu od



techniczno-użytkowej jest dziełem kultury europejskiej, a w zasadzie 
jej nowożytnej fazy rozwojowej, realizującej tzw. przez Maxa Webera 
„odczarowywanie świata”. W obszarze f unkcjonowania i oddziaływania 
kultur niższego poziomu (tradycyjnych -  w rozumieniu Webera) mamy 
na ogół do czynienia ze swoistym, pierwotnym synkretyzmem świato- 
poglądowo-techniczno-komunikacyjnym. Jak to ujął Cassirer, „myśl 
prymitywna z wielkim trudem rozróżnia dwie sfery -  bytu i znaczenia. 
Mieszają się one ze sobą ustawicznie, na symbol patrzy się tak, jak 
gdyby obdarzony byl siłą magiczną lub fizyczną” [Cassirer 1977, 133]. 
Podmiot działań i myślenia nie dysponuje więc świadomością swoisto­
ści i odrębności tych dziedzin odniesienia przedmiotowego, albowiem 
kultura, w której partycypuje, nie zna ani przesłanek, ani kryteriów dla 
wydzielenia takich, względnie niezależnych dziedzin [Pałubicka 1984; 
zob. tejże 1983a]*. Jak stwierdza Kmita, „gdybyśmy okoliczności tej 
nie przyjęli do wiadomości, przecząc tezie o pierwotnym synkretyzmie 
kultury i praktyki [...] ‘społeczeństw pierwotnych’, byłoby to z naszej 
strony aktem imputacji (imputowalibyśmy ludziom ze ‘społeczeństw 
pierwotnych’ rozróżnienie, które wyraźnie wystąpiło dopiero w nowo­
żytnej kulturze zachodniej) zbyt daleko idącej, przekraczającej zasadę 
ograniczania stosowanych imputacji do niezbędnego minimum” [Kmi­
ta 1994, 55].

Co najmniej od czasu analiz Malinowskiego poświęconych magii 
wiadomo zaś, że z subiektywnego punktu widzenia wykonawcy, czynność 
magiczna ma znaczenie i wartość czynności rzeczywistej i to właśnie ją 
funduje -  jest racją jej istnienia i spełniania [Malinowski 1958, 455].

* „Przyjmujemy na podstawie pewnych ustaleń etnologicznych, że w kulturze pier­
wotnej, zwłaszcza we wcześniejszych fazach jej rozwoju historycznego, instytucjo­
nalna realizacja wartości światopoglądowych nie była oddzielona od urzeczywist­
niania praktycznych wartości ‘życiowych’. Pierwotny światopogląd magiczny był 
bowiem ściśle zespolony z wiedzą praktyczną, potocznym doświadczeniem spo­
łecznym, tworząc wespół z nim jednolity system świadomościowy” [Grad 1997, 
25J; pozostaje kwestią, czy można używać już tylko czasu przeszłego, a więc czy 
nic ma obecnie takich kultur ani takich zjawisk w obecnej kulturze. Jak stwier­
dza jeden z autorów, „życie potencjalnie wszędzie manifestuje się w całościach, 
w których łączą się cechy techniczno-przyczynowe i ekspresyjno-performatywne” 
[Tambiah 2004, 82]. Kmita trafnie zauważył, że taki synkretyzm, harmonijnie 
i nierozdzielnie łączący czynności techniczno-użytkowe z symboliczno-magiczny- 
mi, sugestywnie ukazany jest w Chłopach Reymonta [Kmita 1994, 52J, jego ślady 
wyraźnie wskazane są także (jeśli trzymać się obrazów literackich) w Konopielce 
Redlińskiego.



„Zasada magicznego synkretyzmu sprowadza się do swoistej unifika­
cji wszelkich motywacji, warunkowanych przez nie działań i w konse­
kwencji powstałych aktów kulturowych w jednolitą dziedzinę. W takim 
kontekście magia może być rozumiana jako zespół tajemnych praktyk 
uskutecznianych na rubieżach układu społecznego. W kulturze synkre- 
tycznie magicznej bowiem nie było dziedzin niemagicznych” [Kowal­
ski 1999, 13]. Tak więc sam uczestnik kultury i wykonawca jej praktyk 
postrzega składane bóstwu ofiary czy wypowiadane zaklęcia jako służą­
ce zwiększeniu plonów w tym samym stopniu i sensie, jak zabiegi agro­
techniczne; odczynianie urokowi zmawianie pacierza jako prowadzące 
do wyzdrowienia na równi z przyjmowaniem medykamentów; nakłuwa­
nie lalki jako przynoszące szkodę jej ludzkiemu pierwowzorowi równie 
skutecznie, jak wsypanie mu trucizny do napoju. „Uzdrawiający rytuał 
w medycynie ‘ludowej’ czy ‘plemiennej’ to coś więcej niż klasyfikowa­
nie i nazywanie chorób i symptomów oraz przywracanie zdrowia. Jest 
on raczej dokonywaną za pomocą działań symbolicznych mobilizacją sił 
umożliwiających przywrócenie pacjentowi wewnętrznej integralności” 
[Turner 2005, 105]. Zatem czynność symboliczna (magiczna) nie jest 
zńakiem uzdrawiania, ona jest uzdrawianiem. Znamienne są świadec­
twa, że tubylcy leczeni przez europejskich misjonarzy przy pomocy przy­
wiezionych przez nich medykamentów, swoje uzdrowienie przypisywali 
zarówno działaniu owych specyfików, jak i Boga, w którego owi misjo­
narze wierzyli i któremu służyli, najwyraźniej zyskując w zamian jego 
przychylność, rozciągającą się i na ich chorych podopiecznych — to „bóg 
Wesleya sprawia, że lekarstwa odnoszą skutek” [Sahlins 2005, 121].

Czynności magiczno-symboliczne nie są przez ich wykonawcę ani 
zautonomizowane jako odrębna dziedzina działania, ani stematyzowa- 
ne jako odrębna dziedzina namysłu. „Czarownik rysujący ślad zwierzę­
cia w celu uobecnienia go lub wytwarzający kłęby dymu w celu spro­
wadzenia deszczu nie uważa zapewne tych czynności za sztuczne bądź 
symboliczne. Przeciwnie, w jego mniemaniu wykonuje je tak, jak gdy­
by uruchamiana była tu sieć powiązań najzupełniej naturalnych, a nie 
konwencjonalnych” [Kowalski 1999, 34], Inaczej mówiąc, nie jest on 
w pełni świadomym nadawcą znaku, zatem nie jest w stanie swej inten­
cji znakowej precyzyjnie określić i wyjaśnić (wskazać znaczenia tego, 
co robi). „Chodzi tu o to, że w perspektywie człowieka działającego 
magicznie nie pojawia się konieczność znajomości transkontekstowych



odniesień, w świetle których realizowane działanie zyskałoby należytą 
interpretację” [tamże, 160]. Tylko badacz operujący kategoryzacją nie­
znaną (lub niekoniecznie znaną) nosicielowi kultury, może z zewnątrz 
oddzielić zjawiska kulturowe od naturalnych oraz techniczno-użytko- 
we od symboliczno-magicznych, a następnie wydzielić dwie niezależne 
(semiotyczną i pragmatyczną) kategorie działań kulturowych, zaś typ 
przydawanego im przez faktycznych użytkowników związku (zatem 
sposób, w jaki wiążą oni zaklęcia, odczynianie uroków czy nakłuwanie 
lalek z konkretnymi wydarzeniami zachodzącymi w świecie realnym) 
uwzględnić jako osobny przedmiot badań.

Badanie naukowe jest więc w takich sytuacjach dwuaspektowe:
1. odrębna analiza przedmiotowa zarówno symbolicznych, jak 

i pragmatycznych (techniczno-użytkowych) elementów kultury,
2. analiza związku, jaki tym elementom przypisują (świadomie lub 

nie) nosiciele rodzimej kultury.
Posłużywszy się sygnalizowaną wcześniej definicją Tadeusza Paw­

łowskiego, „przedmiot A jest znakiem przedmiotu B tylko pod warun­
kiem istnienia pewnej konwencji kulturowej K, dzięki której przed­
miot A nadaje się jako środek wyrazu dla pewnej określonej myśli
0 przedmiocie B”, możemy ten zakres badania określić następująco:

1. Przedmiot A, przedmiot B,
2. Konwencja kulturowa K.
W ten sposób można połączyć etniczne i etyczne podejście do zjawisk 

kulturowych w ich naukowym badaniu.
Zinternalizowanie przez badacza wzoru kulturowego badanej spo­

łeczności nie tylko uniemożliwiłoby dokonanie takiej systematyzacji
1 klasyfikacji materiału badawczego, lecz znów prowadziłoby do zamia­
ny jednego etnocentryzmu na inny, a nawet do swoistego „kulturowe­
go solipsyzmu”. Aby go uniknąć trzeba przestrzegać sygnalizowanego 
wcześniej oddzielenia podmiotu (badacza) od bytu (kultury). „I nawet 
jeśli byt nie jest z góry (pierwotnie) określony (gdyż jest to możliwe 
jedynie poprzez interpretację), to przez sam ten fakt uczyniony jest 
czymś od podmiotu różnym” [Zaporowski 2001, 212], ów podmiot (ba­
dacz) nie jest jego częścią, ani vice versa.

Przydatne dla uświadomienia i utrzymania tej różnicy może być 
dokonane przez Melforda Spiro rozróżnienie między uczeniem się kul­
tury a byciem enkulturowanym [Spiro 1994, 35-36]. Uczyć się kultury



to nabywać wiedzę o niej, natomiast być w niej enkulturowanym to 
przyswajać ją  w formie internalizacji, łącznie z emocjonalnym z nią 
utożsamieniem. Można więc -  jak argumentuje Spiro -  nauczyć się 
kultury buddyjskiej (posiąść wiedzę o niej) nie będąc buddystą. Go 
więcej -  jak przekonuje -  można więcej wiedzieć o buddyzmie dzięki 
nauczeniu się go niż w wyniku bycia enkulturowanym w nim.

Internalistyczna, podszyta relatywizmem metodologia popada 
w jeszcze inny paradoks. Głosząc kulturowy determinizm i kulturowe 
ograniczenia jako przesłankę swoich metodologicznych postulatów, 
uniemożliwia obiektywne badanie procesów kulturowej determinacji 
oraz wpływu czynników stymulujących i ograniczających (np. tabu) 
w kulturze, które to zjawiska powinny znaleźć się wśród przedmiotów 
zainteresowania badaczy kultury (a to, że deskryptywny relatywizm 
kulturowy ma za przesłankę kulturowy determinizm, ukazuje właśnie 
Spiro [tamże, XV]). Zwłaszcza jeśli twierdzi się, że kultura nie tylko 
nadaje wszelkie znaczenia, konstytuuje sensy, ale też konstruuje samą 
rzeczywistość -  badanie tych procesów nabiera szczególnej wagi z epi- 
stemologicznego, ale także ontologicznego punktu widzenia. Więcej 
nawet: powinny to być badania ilościowe, służące ustaleniu nie tylko 
źródeł, ale i stopnia integracji systemu kulturowego i społecznego.

Staje się to problematyczne, jeśli kulturę traktuje się jako realność 
suigeneris, o odrębnym statusie ontycznym, ale niejasnym pochodzeniu. 
Gdy to, co miałoby (i powinno) być przedmiotem badania (zarówno 
procesy determinacyjne, zachodzące w obrębie wewnętrznego kon­
tekstu kultury i kształtujące typ związków między jej elementami, jak 
i sposób postrzegania tych procesów przez ich uczestnika), zostaje zało­
żone jako przesłanka metodologiczna, wtedy zaciera się wskazana wy­
żej różnica między podmiotowymi i przedmiotowymi aspektami badań 
prowadzonych według takiej metodologii. Nie wiadomo wówczas, czy 
idzie o to, by ustalić, jak postrzegają treści własnej kultury jej uczest­
nicy (i jak to wpływa na ich działanie, m.in. przyjmujące postać sym­
bolicznych odniesień do tych treści, które chcemy w badaniu odsłonić), 
czy też aby zatracić własną świadomość metodologiczną (dotyczącą 
tego, co i jak chcemy badać) i przedzierzgnąć się w tubylca, tracąc tym 
samym obiektywistyczną perspektywę, potrzebną do wypracowania 
i stosowania teorii. A „rezygnując z teorii kultury i całego związanego 
z nią sztafażu pojęciowego, stawiam się w sytuacji konieczności każdo­



razowego ustalania sensów kulturowych, które nie są ‘zakotwiczone’ 
w poprzednich ustaleniach. I wiem jedno -  że ‘moje’ sensy i sensy moich 
rozmówców mogą być rozbieżne” [Burszta 1996, 141]. Ale to właśnie 
świadomość tej rozbieżności jest częścią naukowej świadomości meto­
dologicznej. To, co jest rozpoznawane w innej kulturze — w tym także 
treści świadomości jej uczestnika -  jako specyficzne, jest takie dzięki 
uchwyceniu inności, czyli różnicy. A „czyż fakt percepcji owej ‘krańco­
wej odmienności’ czyli ‘niewspółmierności poznawczej’ nie jest moż­
liwy dzięki kryteriom każącym uznawać coś za podobne, a coś innego 
za odmienne? Artykulacja i akceptacja poszczególnych stanów rzeczy 
dostrzegalnych w perspektywie kultur badanych, w tym wartości, uza­
leżniona jest od stosownego kontekstu kulturowego: takim rodzajem 
kontekstu jest także naukowy sposób myślenia oraz epistemologiczna 
refleksja dotycząca jego prawomocności” [Burszta 1992, 80-81].

Kołakowski wskazuje jeszcze inną sprzeczność w takiej internali- 
stycznej postawie poznawczej. Utożsamiając się z badanymi tubylcami 
i przyjmując ich punkt widzenia, badacz dokonuje operacji możliwej 
jedynie z perspektywy jego własnej kultury, która takie operacje umoż­
liwia czy wręcz zaleca. „Wydaje się oczywiste, że antropolog mógłby 
zrozumieć dzikiego w sposób doskonały tylko wtedy, gdyby sam stał się 
dzikim, a więc antropologiem być przestał. Może zawiesić swoje oceny, 
ale sam ten akt zawieszenia ma korzenie kulturowe; jest to akt wyrze­
czenia, który jest wykonalny tylko wewnątrz szczególnej kultury, takiej 
mianowicie, co musiała podjąć wysiłek rozumienia innego, ponieważ 
sama siebie nauczyła się kwestionować” [Kołakowski 1990, 16]. Tak 
więc im bardziej badacz utożsamia się z badaną wspólnotą kulturo­
wą i jej uczestnikami, przyjmując ich perspektywę poznawczą i punkt 
widzenia, tym silniej utwierdza swoją przynależność do kultury eu­
ropejskiej i wewnątrz niej wypracowanych zaleceń metodologicznych 
w badaniach innych kultur (skądinąd dlatego Kołakowski uważa an­
tropologię za naukę par excellence europejską, jak żadną inną [tamże, 
15]). Znów więc należy przypomnieć przestrogę przed pomyleniem 
podmiotu i przedmiotu badania.

Tym bardziej to istotne, że —jak zwraca uwagęjames Clifford, po­
wołując się na relację Marcela Griaule’a -  antropolog znajduje się pod 
baczną obserwacją i analizą swoich zachowań ze strony uczestników 
wspólnoty kulturowej, którą odwiedza [Clifford 2000, 81]. Tubylcy też



są podmiotami pewnego rodzaju poznania Innego, gdzie rolę owego 
Innego pełni antropolog. Jak więc stwierdza Geertz, „nie chodzi nam 
(a przynajmniej mi...) ani o to, by się stać tubylcami (tak czy inaczej 
to określenie cieszy się dość złą reputacją), ani też o to, by ich naślado­
wać. Tylko romantycy czy szpiedzy mogliby uznać takie cele za warte 
zachodu. Dążymy do tego, by prowadzić z nimi dialog (w szerszym zna­
czeniu tego słowa, obejmującym o wiele więcej niż tylko zwykłą rozmo­
wę); pragniemy konwersować” [Geertz 2005, 28-29].

Obiektywistyczna teoria znaczenia ma mocne zaplecze formalne 
w postaci semantycznej definicji prawdy i przyjmuje możliwość obiek­
tywizującego uchwycenia w procesie poznawczym relacjonalności zna­
czenia, należącej do istoty oznaczania, poprzez ujawnienie obu czło­
nów zachodzącej tu relacji znakowej (signans i signatum)*. Stanowisko 
internalizmu kulturowego pojmuje natomiast analizę znaczenia jako 
psychologię czy socjologię oznaczania i rozumienia, a więc żąda wpro­
wadzenia znaczeń w kontekst czynników stymulujących zjawiska psy­
chiczne, tzn. także rozmaitych determinant społeczno-kulturowych. 
Nie tylko znaczenie, ale i oznaczanie staje się w ten sposób zapośred- 
niczone kulturowo. Jak stwierdza Edward Hall, „ostatecznie sens (lub 
jego brak) jest nieodwołalnie zdeterminowany kulturowo i w znacznym 
stopniu uzależniony od kontekstu, w którym dokonywana jest ocena” 
[Hall 1984, 263], Człony relacji znakowej zostają wówczas pozbawione 
swojego autonomicznego bytu.

Tymczasem obecność subiektywnych czynników w procesie symbo­
lizowania nie daje podstaw do subiektywizacji metodologii badań słu­
żących interpretacji znaczeń. Przeciwnie: znaki jako znaki suponują 
przedmiotową rację ich istnienia i posługiwania się nimi. Proces re­
alnego znakowania i ujmowania znaczeń jest sprzężony z laktycznym 
istnieniem treści znaczonych, dotarcie do których stanowi cel procedur 
interpretacyjnych. Zatem „to, czego dotyczą sądy obecne w jakiejkol­
wiek kulturze, jest dla nas rekonstruowalne tylko wówczas, jeśli stano-

W istocie wchodzi w grę jeszcze szerszy zakres badania, obejmujący następujące 
relacje:
znak -  denotat 
znak — wytwórca
znak -  interpretator [Kotarbińska 1957],

67



wi odniesienie przedmiotowe jednostek komunikatywnych danej kul­
tury -  przede wszystkim jednostek językowych” [Burszta 1992, 88].

Współczesna metodologia nauki, jak już wspomniano, dość po­
wszechnie przyjmuje, że nie ma niezinterpretowanego doświadczenia. 
Z epistemologicznego punktu widzenia możemy jednak odróżnić dwa 
rodzaje doświadczenia, które Roman Ingarden określił jako „spostrze­
ganie proste (orzekanie)” i „spostrzeganie rozumiejące” [Ingarden 
1972, 105 i n.]. Od czasu Haska pozytywistycznych programów czystego 
deskryptywizmu, opartego na kulcie „nagich faktów” i „zdań protoko­
larnych”, wzrósł w nauce niewątpliwie udział doświadczenia drugie­
go typu. Nie uchyla to jednak problemu wyboru stosownego modelu 
interpretacyjnego, umożliwiającego zrozumienie. Przypomnijmy: me­
todologia internalistyczna zabrania stosowania modeli innych niż we- 
wnątrzkulturowe. Edward Evans-Pritchard zapewniał, że swe badania 
wróżbiarstwa w plemieniu Azande uznał za najwłaściwsze rozpocząć 
od ułożenia programu prac badawczych według wskazań miejscowej 
wyroczni, tzn. dostosowując je do tych form obyczaju i światopoglą­
du, które zamierzał badać [za: Beattie 1968, 5]. Odzwierciedliło się 
w tej deklaracji przekonanie, że chcąc adekwatnie poznać reguły kształ­
tujące dany porządek kulturowy, trzeba się im podporządkować. To 
pogląd rozpowszechniony wśród antropologów. Zgodnie z wyrażonym 
w nim modelem poznawczym, ,,‘ja ’ muszę się stać czasowo ‘nim’, po­
tem wrócić do własnej powłoki i teoretycznie opracować własne do­
świadczenia odmienności” [Burszta 1996, 58]. Niemniej jednak róż­
nica między „mną” a „nim” nie tylko nie zostaje unieważniona, ale 
wręcz uwypuklona jako centralna w procesie badań antropologicznych. 
Zarówno cytowany tu Burszta, jak inni teoretycy uważają tę różnicę za 
konstytutywną dla samej antropologii, która jest nauką o tej właśnie 
różnicy [zob. Zaporowski 2001, 213]. Różnica ta wyznacza jednocze­
śnie nieprzekraczalną granicę internalizacji modeli poznawczych sto­
sowanych przez uczestników badanej wspólnoty kulturowej, poza którą 
analiza kultury utraciłaby naukowy status. Jak przestrzega Geertz, „to 
właśnie ów manewr, zwykle nazbyt beztrosko określany jako ‘postrze­
ganie spraw z punktu widzenia aktora społecznego’, nazbyt książkowo 
jako ‘podejście verstehen’, bądź też nazbyt technicznie — jako ‘analiza 
emiczna’, jakże często prowadzi do przeświadczenia, że antropologia

68



jest albo swoistą odmianą prowadzonej na wielką odległość telepatii, 
albo też fantazjowania na temat wysp kanibali” [Geertz 2005, 29].

W antropologii kulturowej rozpowszechnione jest jednak przeko­
nanie, że „wszelkie zjawiska mają swoje odniesienie względem partyku­
larnej kultury, że tylko w oryginalnym kontekście są tak naprawdę zro­
zumiałe i wytłumaczalne, że należy je mierzyć miarą tegoż kontekstu” 
[Burszta 1996, 6] (element nie ma znaczenia poza kontekstem). Wyab- 
strahowywanie zjawisk z tego kontekstu i zestawianie ich (dla stwier­
dzenia podobieństwa lub różnicy) z czymkolwiek poza nim jest niedo­
puszczalne. Gzy można zadośćuczynić tym postulatom i zakazom?

Podporządkowanie się im oznaczałoby, że wszelkie modele czy 
schematy interpretacyjne stałyby się narzędziami jednorazowego użyt­
ku, każdy osobny kontekst kulturowy wymagałby wypracowania i za­
stosowania innego takiego modelu czy schematu. Co jednak stanowi 
o odmienności kontekstu? Powraca w ten sposób problem i groźba mno­
żenia quasi-odmian kulturowych, poruszony w poprzednim rozdziale. 
W skrajnym przypadku nawet pojedynczy element mógłby zostać uzna­
ny za czyniący różnicę kontekstu, a więc zmieniający znaczenie każde­
go innego osadzonego w nim elementu. Ale w ten sposób zatarłaby się 
różnica między elementem a kontekstem. Wszystko co kulturowe sta­
łoby się kontekstowe, a każdy pojedynczy element wymuszałby tworze­
nie nowego, odmiennego modelu interpretacyjnego. Niektórzy współ­
cześni teoretycy wskazują, że takie podejście jest wynikiem specyficz­
nej inwencji antropologów, dokonujących tego, co Roy Wagner nazwał 
„wynalezieniem kultury”, ajames Clifford zdemaskował jako wymyśla­
nie całości kulturowych dla zapewnienia interpretacyjnego kontekstu 
badanym artefaktom. „Klasyfikator kolekcji etnograficznych ‘wymy­
śla’ związek między artefaktem a kulturą. Odcięte od swego (żywego) 
kontekstu, artefakty mają reprezentować abstrakcyjne całości, maska 
Bambara -  kulturę Bambara”. To tworzenie fikcji, bowiem „nigdy 
nie było żadnych autentycznie tubylczych wielkich narracji”, którym 
odpowiadałaby gatunkowo wielka narracja antropologa [Strathern 
2005, 188]. Zatem „nawet podejścia typu ‘emic’ oszukują same siebie, 
kiedy sądząc, że wychodzą od założeń ‘krajowców’, potrafią ujawnić tu­
bylczy ‘ukryty’ system myślenia, jako przypominający sformułowane 
explicite systemy filozoficzne Kartezjusza, Kanta czy Hegla. Tymcza­
sem to, co ukazują, jest ich własnym systemem, nie zaś systemem my­



ślenia krajowców. [...] W rzeczywistości ‘system’ nie istnieje w żadnym 
konkretnym społeczeństwie” [Turner 2005, 90-91]. Przypisywanie tu­
bylcom takiego systemu jest więc wynikiem systemowego myślenia ba­
dacza, zatem imputacją.

Rezygnacja z procedury abstrakcji (od kontekstu) w nauce jest 
niewyobrażalna. Zobaczmy to na przykładzie idealizacji, polegającej 
na tym, że w opisie pewnego układu ograniczamy się do uwzględnie­
nia roli tylko kilku z jego elementów składowych, wpływ pozostałych 
przyjmując idealizująco za równy zeru (np. lizyka kwantowa w ten spo­
sób abstrahuje od wpływu sił grawitacji). Odrzucenie tak rozumianej 
metody idealizacji zmuszałoby do uwzględnienia wpływu wszystkich 
elementów systemu. Znana i wspominana tu lista George’a Petera 
Murdocka obejmuje niemal 200 składników kultury. W każdym bada­
niu oznaczałoby to konieczność uwzględnienia 22°° oddziaływań. A do­
datkową komplikację tworzy ta okoliczność, że oddziaływania te (tzn. 
zachodzące w kulturze) nie są liniowe. Czyniłoby to uprawianie nauki 
(w tym przypadku: nauki o kulturze) praktycznie niemożliwym.

Z wyczuciem nowoczesnego modelu nauki odniósł się do tej proble­
matyki sam Murdock, polemizując z Benedict: „Dla niej kultura jest 
unikalną konfiguracją i może być zrozumiana tylko w całości. Silnie 
podkreślała, że abstrahowanie elementów dla porównania z pochodzą­
cymi z innych kultur, jest bezprawne. Element nie ma znaczenia poza 
swym kontekstem; w izolacji nic nie znaczy. Uważam, że to nonsens. 
Specyficzne funkcje, oczywiście, mogą być odkryte tylko w kontekście. 
Jednakże naukowe prawa i hipotezy mogą być wywnioskowywane, tak 
w antropologii, jak i innych naukach, tylko przez wyabstrahowywanie 
i porównywanie cech wielu zjawisk” [Murdock 1965, 146], Co więcej, 
dzięki coraz wyższemu poziomowi abstrakcji, następuje coraz silniej­
sze oderwanie od partykularności, umożliwiające Quine’owskie „ko­
smiczne oddalenie” badacza od przedmiotu analizy, pozwalające na 
osiąganie coraz rozleglej szych rezultatów poznawczych.

Uwikłanie teorii w doświadczenie rozumiane jest na ogół jako nie­
uchronność przyjęcia predoświadczalnych supozycji teoretycznych. Po­
chodzić więc one muszą spoza obszaru poddawanego badaniu, a więc 
w tym przypadku — spoza badanej kultury. Są to owe „teoretyczne sie­
ci” służące do łowienia elementów badanej kultury, o których pisał 
Malinowski.

70



Jest wreszcie problem teoretyczno-praktyczny, przypominający 
błędne koło. Wszak aby dostosować się -  w celach badawczych -  do 
wymogów i standardów kultury, trzeba byłoby je znać, zatem wiedza
0 kulturze musiałaby uprzedzać procedury służące jej badaniu. Jeśli 
jest to „abstrakcyjna” wiedza o kulturze, sprzeczności nie ma (bada­
nie konkretnej kultury poprzedzone jest ogólną wiedzą o kulturze jako 
takiej); jeżeli natomiast miałaby to być wiedza o konkretnej kulturze, 
konieczna do jej zbadania, błędne koło jest nieuniknione. Nie da się 
z niego wybrnąć przez założenie, że wystarczy jedynie proste, bezpo­
średnie naśladownictwo zachowań uczestników badanej kultury, gdyż 
ci są na ogół zróżnicowani według kryteriów statusowych (ich zacho­
wania różnią się w zależności od usytuowania w strukturze społecz­
nej i to zróżnicowanie odzwierciedlają), które trzeba znać . Zatem „na 
pytanie, czy możliwe są w ogóle tzw. czyste opisy emiczne, należało­
by odpowiedzieć negatywnie — niemożliwe jest poznanie kultury nie 
posługujące się żadnego typu imputacjami, czy też -  w terminologii 
Quine’a — hipotezami analitycznymi” [Burszta 1992, 74].

Nie muszą to być zresztą imputacje odbiegające daleko od uję­
cia emicznego i uniemożliwiające zbliżenie się do niego. Niezależnie 
od wyboru modelu poznawczego można bowiem wskazać na i tak nie­
uchronne podobieństwa perspektyw poznawczych samego badacza
1 uczestnika badanej kultury. Kmita wykazał, że niezbędne jest przyję­
cie w przedmiotowej rekonstrukcji kultury założenia o obowiązywaniu 
w wizji świata budowanej przez daną kulturę systemu pewnych przed- 
założeń, co najmniej takich jak elementarne formalizmy logiczne 
[Kmita, 1985, 78-79; por. tegoż 1971], a ponadto, że „interpretowanie 
działania intencjonalnego (interpretacja humanistyczna) nie może 
obejść się bez założenia o racjonalności decyzyjnej” [Kmita 2004, 58] 
(jako potwierdzenie słuszności takich założeń co do sposobu rozumo- *

* Do jakich nieporozumień i wynikających z nich utrudnień w badaniu innej kul­
tury może dochodzić, pokazuje przykład włoskiego misjonarza Matteo Ricci, 
który po przybyciu do Chin chciał zbliżyć się do tubylców, by lepiej i szybciej 
poznać ich kulturę, więc przybrał strój napotkanych tam mnichów buddyjskich. 
Jak się okazało, mnisi buddyjscy, chodzący pieszo (a Ricci nie pomyślał o ko­
rzystaniu z lektyki) mieli w ówczesnych Chinach niski status społeczny i sta­
nowili marginalną grupę, usytuowaną poza głównym nurtem chińskiej kultury, 
co wzorującemu się na nich europejskiemu przybyszowi utrudniło kontakty 
z kulturotwórczymi i kulturowo znaczącymi kręgami społecznymi [przykład za: 
Szymańska 2003, 19J.



wania tych ludzi wskazywane bywa samo istnienie tychże, czyli fakt, 
że zdołali przeżyć w świecie, co świadczy o przestrzeganiu przez nich 
pewnych reguł funkcjonowania w nim, nawet jeśli złożoną z tych re­
guł „wiedzę” interpretujemy według wykładni instrumentalizmu). Co 
więcej, Kmita twierdzi, że bez przyjęcia takich minimalnych imputa- 
cji uczestnikom danej kultury „stracilibyśmy możliwość podmiotowej 
rekonstrukcji tej kultury, więcej — możliwość badania jakiegokolwiek 
‘pojedynczego’ zjawiska podmiotowego” [Kmita 1985, 78]. Donald 
Herbert Davidson postuluje „życzliwość interpretacyjną”, przyjmują­
cą domniemanie pewnej racjonalności w działaniu i myśleniu innych 
ludzi, maksymalizującą ich człowieczeństwo. Podobnie Melford Spiro 
każe przyjmować zgodność (a przynajmniej współmierność) „sche­
matów kulturowych” (culture frames — określenie Schwedera), zarówno 
w warstwie racjonalnej, jak pragmatycznej -  na podstawie założenia 
o zgodności ludzkich wzorów rozumowania, wynikających z identycz­
nej konstrukcji i pracy ludzkiego umysłu.

Nieraz podnoszono, że uczestnicy wielu kultur nie stosują się jed­
nak do najprostszych nawet reguł logicznych czy wymogów racjonalno­
ści, np. pozostają w przeświadczeniu, że ich zmarli przodkowie są stale 
obecni wśród nich (jednocześnie żyją i nie żyją, co łamie zasadę sprzecz­
ności), czy że człowiek jest jednocześnie zwierzęciem, jak w wierzeniach 
totemicznych (co lamie zasadę tożsamości). „Czyż nie jest sprzeczno­
ścią wewnętrzną twierdzenie, że istota ludzka jest zarazem istotą ludz­
ką i krukiem?” -  przytacza zgłaszaną w takich przypadkach wątpliwość 
Giddens. I ripostuje: „takie przekonanie nie jest wcale znacząco różne 
od o wiele nam bliższych wierzeń: na przykład, że chleb przełamany 
w komunii jest ciałem Chrystusa, a wino to jego krew; albo że skończo­
ny system matematyczny może obejmować pojęcie nieskończoności; czy 
też że rosnąca prędkość powoduje wolniejszy upływ czasu” [Giddens 
2001, 208]. Przytacza on także przykłady zdań typu „pada deszcz, ale ja 
w to nie wierzę” (krócej: „Pada! Nie wierzę”), które obrazują w jeszcze 
inny sposób podobieństwo form myślenia ludzi Zachodu i uczestników 
egzotycznych kultur, skłonnych do „zaklinania” rzeczywistości. W tym 
przypadku są to przykłady i argumenty świadczące nie tyle o tym, że oni 
myślą podobnie jak my, lecz że my myślimy podobnie do nich.

Wybór schematów poznawczo-interpretacyjnych zgodnych z wizją 
świata obecną w świadomości uczestnika kultury nie musiałby więc



oznaczać wyboru całkowicie odmiennego wzoru interpretacji, niż ten, 
który pochodziłby z kręgu pojęć stosowanych przez badacza. Ralph Lin- 
ton już dawno pisał: „Tak dalece, jak możemy to stwierdzić, procesy 
intelektualne są takie same u wszystkich normalnych istot ludzkich we 
wszystkich czasach i miejscach. A przynajmniej jednostki, które roz­
poczynają od takich samych przesłanek, zdają się dochodzić do takich 
samych konkluzji” [Linton 1975, 1 17]. Idzie tu więc przede wszystkim
0 wybór przesłanek dla rozumowań. Do jakiej (czyjej) wiedzy się zatem 
odwołać dla ich pozyskania? Wiedza uczestnika kultury i przedmiotu 
badań najczęściej nie istnieje lub jest niewystarczająca— jego kompe­
tencja kulturowa, jak już wielokrotnie zaznaczano, ma charakter nie- 
refleksyjny lub wręcz nieświadomy. Wiedza teoretyczna badacza jest 
(a przynajmniej powinna być) bogatsza, bardziej usystematyzowana
1 poddana krytycznej autorefleksji metodologicznej.

Co ważne, założenia, na jakie wskazuje Kmita, nie wymagają żad­
nych przesądzeń stricte epistemologicznych (co do procesu poznania 
i prawdy), ani tym bardziej ontologicznych (co do realnego istnienia 
desygnatów używanych pojęć). „Z koncepcją ową [zrelatywizowanej 
racjonalności decyzyjnej -  jak ją  nazywa Kmita -  przyp. JAM] moż­
na doskonale uzgodnić [...] nominalizm lingwistyczny, obywający się 
nie tylko bez uniwersaliów, ale także, co zrozumiale, bez jakiejkolwiek 
ontologii w sensie klasycznym, a nawet bez pojęcia odniesienia przed­
miotowego wyrażeń językowych” [Kmita 2004, 63]*. Są to więc założe­
nia skromniejsze niż wspomniana davidsonowska „zasada życzliwości”,

Jak jednak stwierdza Burszta, faktycznie „antropologia milcząco skłania się ku 
racjonalizmowi opartemu na realizmie metafizycznym” i wyjaśnia, że „założenie 
realizmu metafizycznego stanowi -  jak się wydaje -  niezbędny logicznie warunek 
subiektywny podjęcia działań poznawczych (naukowych), jeśli tylko miałaby mo­
tywować je wiara w możliwość osiągnięcia sądów klasycznie prawdziwych; szcze­
gólnie wyraźnie widać to w przypadku etnologii. Badacz reprezentujący dany 
system wiedzy naukowej nie może głosić określonego twierdzenia nie zakładając 
realności jego odniesienia przedmiotowego” [Burszta 1992, 74, 72]. Być może 
z subiektywnego punktu widzenia nie jest po prostu możliwe uprawianie teologii 
bez przekonania o realnym istnieniu Boga, ani matematyki bez poczucia pewno­
ści realnego (w sensie metafizycznym) istnienia liczb. Nie przekreśla to jednak 
możliwości zakwestionowania takiego realistycznego założenia przez obserwato­
ra zewnętrznego wobec danej dziedziny wiedzy, zwłaszcza traktującego ją  jako 
element pewnej kultury. Co więcej, może on takie subiektywne przeświadczenia 
badacza o realnym istnieniu badanych przez niego obiektów wyjaśnić jako wyni­
kające właśnie z jego zaangażowania w ich badanie.

|7 3  |



nakazująca przypisywanie podmiotowi interpretowanych działań jak 
największej ilości przekonań uważanych przez siebie za prawdziwe; de­
klarują bowiem ich minimalizowanie, a nie maksymalizowanie. Bliższe 
są raczej temu, co przyjmuje Ricoeur, nazywając to po pascalowsku 
„zakładem”. „Tego rodzaju rozumny zakład zrobił niegdyś jeden egip- 
tolog, kiedy po odkryciu niezrozumiałych dla siebie znaków przyjął za­
sadę, że skoro znaki te pochodzą od człowieka, przeto mogą i powinny 
być przetłumaczone. [...] Kto wierzy, że przekład jest w pewnych grani­
cach możliwy, ten stwierdza, że obcyjest człowiekiem — słowem, wierzy 
w możliwość porozumienia. To, co zostało tutaj powiedziane o języku 
czy znakach, odnosi się także do wartości, do podstawowych wyobrażeń, 
do symboli stanowiących kulturowe podłoże” [Ricoeur 1991, 175].

Jednak w przypadku źródeł archeologicznych, a więc takich wytwo­
rów ludzkich działań, których kontekst znaczeniowy jest znany szcząt­
kowo tylko lub wcale, do wyżej zarysowanych problemów poznawczych 
dochodzi jeszcze dodatkowy. Kroeber uważał wprawdzie, że „z kultu­
rowego punktu widzenia dane archeologiczne są najczystsze” [Kro­
eber 1973, 23], albowiem całkowicie zdepersonalizowane — co w jego 
rozumieniu jest najwyższą zaletą, umożliwiającą pełną obiektywizację 
badania, poprzez uchwycenie jego przedmiotu bez subiektywnego kon­
tekstu mogącego zamazać jego znaczenie i zakłócić proces badawczy. 
Takie podejście kłóci się jednak z przekonaniem, że sensy są określone 
przez cały kontekst kulturowy przedmiotów -  w jaki sposób ustalać 
bowiem owe szerokie konteksty dla pojedynczych, czasem unikatowych 
świadectw materialnych, stanowiących przekaz z niedokładnie albo w 
znikomym stopniu poznanych kultur przeszłości? Ow kontekst rekon­
struowany jest wszak dopiero na podstawie interpretacyjnej analizy 
odkrywanych sukcesywnie podczas wykopalisk przedmiotów material­
nych -  o ile nie został on przedstawiony w przekazie językowym.

Rekonstrukcja treści kultury na podstawie samych danych ar­
cheologicznych jest bowiem znacznie trudniejsza i przynosi efekty 
znacznie bardziej ograniczone niż w przypadku przekazu językowego. 
O dawnych (zwłaszcza zaginionych) kulturach ludów niepiśmiennych 
wiadomo znacznie mniej, aniżeli o tych (nawet zaginionych), które po­
zostawiły świadectwa i relacje pisemne. Nawet jeśli kultury te zaginęły 
wraz ze znajomością pisma, jakim się posługiwały, przeważnie udaje 
się je zrekonstruować i te przekazy wykorzystać (tak było w przypadku



pisma klinowego, egipskich hieroglifów, pisma linearnego kultury my- 
keńskiej i innych). Można jednak postawić hipotezę, że obraz dawnych 
kultur piśmiennych jest dlatego bogatszy, że kultury dysponujące pi­
smem były wyżej rozwinięte i bogatsze w zasoby. Nie tylko zatem wię­
cej wiemy o danej kulturze dzięki pozostawieniu przez nią pisemnych 
relacji, lecz samo stworzenie przez nią pisma i pozostawienie dokona­
nych dzięki niemu relacji świadczy o wysokim poziomie rozwoju, który 
zaowocował bogactwem wszelkich innych pozostawionych wytworów, 
w tym materialnych.

O pozajęzykowych uwarunkowaniach przekładu z języków mar­
twych (nieużywanych) i wynikających stąd rozbieżnościach interpre­
tacyjnych świadczy jednak choćby utrzymująca się odmienność trans­
lacji tekstów biblijnych na nowożytne języki europejskie, skutkująca 
powstaniem i istnieniem odmiennej „biblii katolickiej”, „biblii lute- 
rańskiej” czy „biblii kalwińskiej” w tym samym (np. polskim) języku. 
Nie mówiąc już o tym, że nawet literalnie identyczny tekst otrzymuje 
inną interpretację teologiczną. Mogą pojawiać się poważne tego kon­
sekwencje doktrynalne, mające bezpośrednie skutki dla życia ludzi, jak 
np. zakaz transfuzji krwi, będący rezultatem specylicznego zrozumie­
nia kontekstu translacji. Ale zdarzają się i tak proste nieporozumienia 
przekładowe, jak to, które spowodowało, że postać Mojżesza przed­
stawiano w chrześcijańskiej ikonografii (np. słynnej rzeźbie Michała 
Anioła) z... rogami.

O pracy archeologa można stwierdzić, że „nigdy nie będzie mu 
dane stanąć oko w oko z upragnioną, a ukształtowaną w pełni panora­
mą minionej obecności. Są to tylko oznaki, szczątki artefaktów, często 
ledwie zarysy jakichś obiektów” [Kowalski 1996, 65], W stwierdzeniu 
Kroebera znalazło wyraz „mityczne przekonanie o jakimś rajskim sta­
nie nieskażenia źródeł teorią, o ‘źródłowej bezteoretyczności źródeł’” 
[tamże, 70]. Zgryźliwie charakteryzując wynikające z takiego przeko­
nania wyobrażenie o rekonstrukcji kultury, można je ująć w ten spo­
sób, że „wiedzę na temat kultury nabywa się poprzez kontakt zmysłowy 
z artefaktami, poprzez cokolwiek wprawdzie kontrowersyjne, ale naj­
lepiej wielokrotne macanie martwego ciała kultury. Akt taki wywołuje 
wiedzę samorzutnie, byleby praktykować go cierpliwie i regularnie” 
[tamże]. Ujmując to poważniej, Kroeber dał wyraz poglądowi o ist­
nieniu „czystych” danych poznawczych i nieuwarunkowanego doświad­



czenia, dość naiwnemu i w obecnej metodologii nauki uważanemu za 
anachroniczny.

Anna Pałubicka [1997] zarzuciła archeologii i archeologom ode­
rwanie od współczesnej humanistyki i jej metodologii, przejawiające 
się w przestarzałym pozytywistycznym modelu badania, naiwnym em- 
piryzmie i uproszczonym, zdroworozsądkowym realizmie „podszytym 
niczym nieuzasadnioną wiarą w ‘wyższość’ tego właśnie sposobu upra­
wiania archeologii nad wszelkimi innymi oferowanymi przez różne po­
krewne dyscypliny humanistyczne. [...] Pewność i zaufanie archeolo­
gów do wiedzy naiwnoempirycznej nie da się wyjaśnić w kategoriach 
epistemologicznych, gdyby nawet były one zdolne do wyjaśniania i gdy­
by nawet archeologowie powoływali się na jakąś epistemologię” [tam­
że, 129]. Przeświadczenie archeologów o ich „bezpośrednim” dostępie 
do „czystych” danych empirycznych wynika z metodologicznej nieświa­
domości i epistemologicznej naiwności lub ignorancji. Nie mniejszą 
naiwnością wykazują się ci teoretycy kultury, którzy wierzą w zdolność 
archeologii i archeologów do dostarczania takich „czystych” danych 
faktograficznych.

Problem interpretacji archeologicznych rozpatrzyła Pałubicka 
szczegółowo w innym miejscu [Pałubicka 1983b]. Kwestionując prze­
konanie, że „sensy kulturowe tkwią obiektywnie w wytworach i czyn­
nościach, niezależnie od świadomości i intencji badacza oraz podmiotu 
partycypującego w danej kulturze”, wymienia ona liczne trudności, 
jakie napotyka rekonstrukcja archeologicznie pozyskanych świadectw 
kultury. Konkluduje więc, że mogą one pełnić przede wszystkim rolę 
falsyflkatorów założonych hipotez. Podobnie proces interpretacji sym­
boli zawartych w wytworach kultur archaicznych ujmuje cytowany już 
monografista tej problematyki [Kowalski 1999], Twierdzi on, że „aby 
zrozumieć ‘archaiczną wizję świata’, należy najpierw dokonać kultu- 
roznawczej diagnozy najmłodszych osadów składających się na dzieje 
myślenia nowożytnego. Kolejne odsłony nawarstwień utrwalających 
współczesną tożsamość kulturową pozwalają bowiem ocenić, jakie ka­
tegorie kulturowe n i e mo g ł y  być  wiążącedlakulturyarchaicznej” 
[tamże, 8; podkr. JAM]. Dokonanie takiej „kulturoznawczej diagno­
zy”, podobnie jak powzięcie hipotezy poprzedzającej badanie dawnych 
kultur, wymaga zastosowania pewnych ogólnoteoretycznych narzędzi 
kulturoznawczych. W rezultacie proponuje on, aby w odkrywaniu naj­

76



starszych świadectw archeologicznych zrezygnować z przypisywania 
im w ogóle symbolicznych treści. Przykładem to uzasadniającym mają 
być najbardziej typowe wykopaliskowe ślady kultur archaicznych, czyli 
pochówki.

Rzeczywiście, ujawniane w ten sposób praktyki mortuaryjne i ob­
rzędy funeralne są niemożliwe do zinterpretowania jako symboliczne 
semantycznie, a więc informujące o jakichś wierzeniach, wyobraże­
niach czy przeświadczeniach związanych z samą śmiercią i ewentualną 
eschatologią. Nie da się na ogół po prostu ustalić na podstawie pochów­
ku, a nawet towarzyszących mu artefaktów, treści owych wierzeń czy 
przekonań, zatem zawartości owej „myślowej strony” kultury, której 
istnienie jest koniecznym założeniem wszelkiej interpretacji czynności 
i obiektów kulturowych, jak stwierdził Burszta w wypowiedzi cytowa­
nej na początku tego rozdziału. Nie oznacza to jednak, że założenie to 
należy odrzucić, jak sugeruje Kowalski, lecz raczej trzeba na nim po­
przestać. Tak więc być może (przynajmniej do czasu pozyskania innych 
źródeł) nie dowiemy się, jak uczestnicy owych obrzędów funeralnych 
i praktyk mortuaryjnych odczuwali, przeżywali, wyobrażali sobie i prze- 
myśłiwali śmierć oraz ewentualne dalsze losy zmarłego (tego, co po 
nim pozostawało), jakie były ich wierzenia czy przeświadczenia w tej 
kwestii, lecz odrzucenie samego ich istnienia czyniłoby niewytłuma­
czalnym podejmowanie tych obrzędów i ceremoniałów (odprawianych 
wokół tego, co ze zmarłego -  fizycznie i w ich wyobrażeniach -  pozo­
stawało).

W celu wsparcia swojej sugestii wykazuje on skrupulatnie, że 
w świadomości uczestników kultur archaicznych śmierć nie jest wyraź­
nie odróżniana od życia, innych jego epizodów, stadiów i lorm, dlatego 
obrzędy i ceremoniały pogrzebowe mającharakter metamorficzny, a nie 
metaforyczny (symboliczny). Lecz to akurat jest cechą większości lub 
może wszystkich przekonań i wyobrażeń eschatologicznych, pojmują­
cych lub przedstawiających śmierć właśnie jako przejście do kolejnego, 
choć odmiennego stadium (Cassirer zwrócił uwagę, że świadczy o tym 
powszechność praktyki wyposażania zmarłych na dalszą drogę, poprzez 
składanie do ich grobów rozmaitych przedmiotów mogących być w niej 
przydatnymi [Cassirer 1977, 179-180]). Szczególnie widoczne to jest 
w koncepcjach reinkarnacji, ale także w eschatologii chrześcijańskiej. 
A ujawnia się właśnie w metaforyce używanej przez kapłanów, uczest­

77 f



ników ceremonii pogrzebowych, nekrologach, wspomnieniach po­
śmiertnych, zawierających określenia typu „zasnął w Panu”, „odszedł 
do Pana”, „odszedł do domu Ojca”, „przeszedł na drugą stronę”, „prze­
niósł się do lepszego świata” itp. Nawet ludzie wyzbyci przekonań lub 
wyobraieństricte eschatologicznych używają sformułowań „żyje w naszej 
pamięci” czy „wciąż jest obecny wśród nas”, sugerujących, że zmieniła 
się forma egzystencji zmarłych, ale nie nastąpił jej definitywny, osta­
teczny i całkowity koniec. Zrozumienie metamorficznych wyobrażeń 
związanych ze śmiercią i wyrażanych w obrzędowości mortuaryjnej nie 
przedstawia więc aż tak poważnego problemu dla uczestnika współcze­
snych kultur, operujących wyobrażeniami o śmierci ukształtowanymi 
w kręgu wytworzonych przez nie koncepcji eschatologicznych.

Podobnie można się odnieść do najstarszych obiektów identyfi­
kowanych jako domniemane dzieła sztuki, czyli rytów naskalnych (ja­
skiniowych) czy paleolitycznych figurek ceramicznych lub kościanych. 
Nie znamy i być może nigdy nie poznamy ich semiotycznych treści. 
Nawet jeśli były to tylko znaki ikoniczne, to również posiadały funk­
cję symboliczną, choćby i tak wątłą. Sam Kowalski przyznaje zresztą, 
że zanegowanie obecności elementów symbolicznych w działaniu pod­
miotów kultur archaicznych kłóci się z wcześniejszą konstatacją pan- 
semiotyczności takich kultur i wynikającej stąd niemożności wydziele­
nia (przez ich uczestników) odrębnej sfery symbolicznej, „zatopionej” 
w porządku ich kultury [Kowalski 1999, 192]. Sama archeologia w tym 
nie pomoże, zwłaszcza „taka archeologia, która zasklepia się w swoim 
pozytywistycznym przeświadczeniu i wierze w tzw. gołe fakty, ignoru­
jąc współczesną refleksję metodologiczną i epistemologiczną obecną 
w pokrewnych dyscyplinach humanistycznych, a wskazującą na inter- 
pretatywny status i złożony kontekst wydobywanych przez archeologa 
artefaktów, które dopiero w procesie ‘naukowego wyjaśniania’ nabie­
rają dla nas źródłowego sensu” [Posern-Zieliński 1997, 108]. Owe ar­
tefakty nie posiadają samoistnego znaczenia, dostępnego bez interpre­
tacji. Dlatego także w badaniach archeologicznych „na plan pierwszy 
wysuwać się powinny ambicje interpretacyjne, rekonstrukcyjne, ana­
lityczne, zmierzające do ujawnienia prawidłowości i odczytania sen­
sów ludzkich działań od okresu hominizacji do czasów historycznych”, 
a archeolog „w tym względzie musi posługiwać się śmielej modelami, 
teoriami, hipotezami o naturze antropologicznej” [tamże, 111], Za­

78



tem to archeologia ma czerpać w swej pracy interpretacyjnej z hipotez 
i teorii antropologicznych, a nie odwrotnie.

Można powiedzieć coś więcej: archeolog nie ma tej co antropolog 
możliwości konfrontowania własnej interpretacji badanych wytworów 
kulturowych z wykładnią nadawaną im przez ich wytwórców. Archeolo­
dzy „postawieni są wobec przedmiotów i skazani na samych siebie. Znaj­
dowane wytwory inspirują interpretacje, ale nie ma szansy na ich korek­
tę ze strony wytwórcy [...], badacz odwołać się może jedynie do swych 
własnych sądów kulturowych. Ton wydobywanego z przeszłości dźwięku 
w całości zależy od odbiorcy komunikatu. Kreowany świat znaczeń jest 
wyłącznie dziełem poszukującego” [Buchowski 1997, 59; podkr. JAM]. 
Nie tylko zatem dane archeologiczne nie są „czyste”, jak naiwnie są­
dził Kroeber, lecz są one znacznie silniej nasycone interpretacją nadaną 
przez badacza niż dane antropologiczne (etnograficzne), które mogą 
w jakimś stopniu powołać się na interpretacje uczestników kultury, 
z której pochodzą i której dotyczą. Interpretacja symbolicznych treści 
zawartych w wytworach badanych przez archeologów jest całkowicie 
„etyczna” (a w każdym razie mniej „etniczna” niż dokonywana przez an­
tropologów). Nawiązując do cytowanego sformułowania Malinowskiego 
o łowieniu przez antropologa kulturowych f aktów w sieć utkaną z teorii, 
można zajęcie archeologa określić jako przesiewanie wykopalisk przez 
teoretyczne sito, na dodatek skonstruowane przez antropologów.

Jak przekonywał Linton, „gdy antropolog powiada, że kultura ma 
takie to a takie cechy, w istocie chodzi mu o to, że są to cechy wspólne 
dla wszystkich kultur” [Linton 1975, 43], To właśnie te cechy, ich syste­
matyzacja oraz wielostronna analiza są i muszą pozostać przedmiotem 
badań dla teorii kultury. Jeśli zaś obejmują one interpretację treści 
symbolicznych, to nie mogą się ograniczać do wewnątrzkulturowego 
ich kontekstu, lecz sięgać do uniwersalnych reguł interpretacyjnych. 
Reguły te stwarza i udoskonala antropologia, która jest formą bada­
nia kultury, wytworzoną w jednej z konkretnych kultur, mianowicie 
zachodniej. To jednak nie musi bynajmniej świadczyć o jej partykular- 
ności, tendencyjności czy stronniczości. Zrodziła się ona w tej właśnie 
kulturze dzięki jej (jak to nazwał Kołakowski) „wysiłkowi łamania wła­
snego, etnocentrycznego zamknięcia” [Kołakowski 1990, 15], a więc 
poddaniu autorefleksji, spojrzeniu niejako z zewnątrz, zatem podobnie 
jak na inne kultury. Ta perspektywa poznawcza nie jest jedną z wielu

79



możliwych do przyjęcia przez różne inne kultury, lecz jedyną możliwą 
w wyniku porzucenia wewnątrzkulturowego usytuowania. „Tak więc to 
nie pozostający poza oddziaływaniem nauki europejskiej Samoańczyk 
tłumaczy nam nasze wzory życia, wykłada z uniwersyteckiej katedry 
rodakom zasady ‘przemysłu i tłumienia seksu w pewnej społeczności 
padańskiej’, ale jednak to my, wykształceni w tej szczególnej kultu­
rze pragnącej na równi zawłaszczać i poznawać, stworzyliśmy taki uni­
wersalny model wiedzy, której zadaniem jest ujęcie w ramy pojęciowe 
ludzkiej kultury” [Burszta 1996, 13].

Nie jest to spojrzenie znikąd, poznanie spoza jakiegokolwiek usy­
tuowania, badanie poza wszelkim kontekstem. Jest to jednak badanie 
i poznanie prowadzone dzięki usytuowaniu w kontekście umożliwiają­
cym dokonywanie interpretacji treści, ku którym się zwraca, zwłaszcza 
tych symbolicznych. Albowiem „symbolika nie funkcjonuje po prostu. 
Jest ona kulturową siostrą odpowiednio wykształconego zmysłu inter­
pretacji” [Kowalski 1999, 193]. Uwypuklane przez współczesną epi­
stemologię i metodologię nauki zaangażowanie podmiotu (badacza) 
w procedury poznawcze (badawcze), w tym także interpretacyjne, daje 
takiemu podejściu dodatkową legitymizację.



PUŁAPKI 
DETERMINIZMU KULTUROWEGO

Teorie kultury, zwłaszcza rozwijane w obrębie antropologii kulturo­
wej, wykazują pewną tendencję, podobną do tej, jakiej ulegają inne 
naukowe interpretacje rzeczywistości: traktowanie badanej dziedzi­
ny jako szczególnej, wyróżnionej spośród innych, prymarnej, a więc 
pierwotnej wobec nich. Ona sama oraz zjawiska w niej występujące 
zaczynają być więc często traktowane jako explanans, czynnik wyja­
śniający inne zjawiska. Genetycy w ten sposób ulegają skłonności do 
wyjaśniania różnych zjawisk uwarunkowaniami zawartymi w genoty­
pie, neurofizjolodzy — procesami zachodzącymi w strukturze układu 
neurologicznego, a ewolucjoniści — mechanizmami przystosowania 
i doboru naturalnego (Kmita nazywa te typy wyjaśniania odpowiednio 
„eksplanacją teorioewolucyjną”, „eksplanacją neurofizjologiczną” itd. 
[Kmita 1985, 112 i n.]).

Wyjaśnianie jest w takich interpretacjach rozumiane jako poda­
nie odpowiedzi na pytanie „dlaczego?”, a ta jako wskazanie przyczy­
ny. Schemat eksplanacyjny (explanans -  explanandum) staje się w ten 
sposób schematem kauzalnym (przyczyna -  skutek). W konkretnym 
przypadku tu omawianym, kultura traktowana jest zarówno jako czyn­
nik wyjaśniający, jak uwarunkowujący. Zjawiska i procesy zachodzące 
w świecie ludzkim są wyjaśniane ich uwarunkowaniem kulturowym*.

* W teoriach przyczynowości uwzględnia się różny status przyczyny, którą może 
być rzecz, zdarzenie, cecha lub stan rzeczy [zob. Krajewski 1967; Karpiński 1965, 
8J. Rozróżnienie to opiera się jednak w dużej części na definicjach odpowiednich 
pojęć, np. za zdarzenie można uznać posiadanie przez jakąś rzecz jakiejś cechy 
albo pojawienie się, zniknięcie lub trwanie pewnego stanu rzeczy itd. Jak stwier­
dza Karpiński, w naukach społecznych „często przyczyna i skutek -  to utrzymujące 
się w czasie stany rzeczy, polegające na przysługiwaniu cech przedmiotom” [tamże, 20J. 
Tutaj nie rozważa się ani nie przesądza statusu ontycznego przyczyny, używając

81



Taki sposób rozumienia kultury stał się powszechny w antropologii po 
odejściu przez nią od dominujących w początkowym okresie ujęć ewo- 
lucjonistycznych, które nadawały zjawiskom i procesom kulturowym 
charakter samoczynnych, samouwarunkowujących. Na miejsce ewolu- 
cjonizmu przyszedł determinizm, a wraz z nim wyjaśnianie wszelkich 
zachowań i ich wytworów uwarunkowaniami kulturowymi. Jak aksjo­
mat zostało potraktowane przez antropologów kulturowych sentencjo­
nalne sformułowanie Kluckhohna to be human is to be cultured. Ponieważ 
w tym czasie panuje też pluralizm kulturowy, przekonanie o wielości 
kultur, zatem międzykulturowe różnice zachowań i ich wytworów in­
terpretowane są jako uwarunkowane różnicami kulturowymi.

Kryje się za tym ideowo motywowana tendencja do zrównania 
uczestników różnych kultur, porzucenia zakładanego i okazywanego 
wcześniej dystansu oraz wyzbycia się poczucia wyższości wobec nich. 
Uznano, że „sposoby myślenia poszczególnych jednostek partycypują­
cych w kulturze prymitywnej wyrażają ogólne cechy systemu pojęcio­
wego, powszechnie w tej kulturze obowiązującego i wynikają z nich. 
Nie jest już tak, że kultura jest prymitywna, bo umysły jednostek są 
prymitywne, posiadając takie to a takie cechy, ale tak, że z charakteru 
kultury wynikają utrwalone i niezmienne sposoby myślenia jednostek” 
[Burszta 1992, 47]. O ile więc Lucien Lévy-Bruhl opisywał osobliwości 
myślenia i mentalności prymitywnych tubylców, o tyle Claude Lévi- 
Strauss uznał, że struktury myślenia wszystkich ludzi są jednakowe. Za 
różnice odpowiada kultura, a dokładniej mówiąc — różnice kulturowe. 
To nie różnice między ludźmi prowadzą do zróżnicowania tworzonych 
przez nich kultur, lecz różnice między kulturami prowadzą do różnic 
wśród ukształtowanych przez nie ludzi. „O wszystkim decyduje typ 
-  albo jak chciał Franz Boas — wręcz ‘geniusz’ danej kultury, całości, 
która jednostki przekracza i determinuje” [Burszta 2001, 160]. Odtąd 
„różnice między ‘nami’ a ‘nimi’ między ‘mną’ a Innym, są traktowane 
wyłącznie jako różnice kulturowe, jako wyraz odmienności kulturowe­
go wyposażenia. To nie ewolucja, ale kultura tłumaczy zróżnicowanie 
obyczajów, stylów życia, zwyczajów seksualnych i form religijnych wie­
rzeń” [Burszta 1996, 52]. Tłumaczy nie tylko w sensie wyjaśniania, ale

ogólnego określenia „zjawisko”, w domyśle: zjawisko kulturowe, którym może 
być jakiś obiekt (artefakt), zdarzenie, cecha kultury lub jej stan. Podobnie bez 
rozróżnienia i rozstrzygnięcia pozostawia się tu status ontyczny skutku.



także uwarunkowania. Zgodnie z tą wykładnią, „uczucia, myśli i czyny 
człowieka nie wychodziły od niego samego -  były mu narzucane przez 
siłę zewnętrzną” [Cassirer 1977, 188].

Nastąpiło swoiste przeniesienie na kulturę wyobrażeń dotyczą­
cych natury, przy — paradoksalnie — odkryciu i wyeksponowaniu różnic 
między nimi. Jak zauważa Kmita, pierwotny pogląd uczestnika jakiej­
kolwiek kultury jest taki, że obowiązujące w niej normy i reguły oraz 
zgodne z nimi zachowania są „naturalne”, natomiast obecne w innych 
kulturach i przejawiające się w zachowaniach ich uczestników uznaje 
za nienaturalne. Ale świadomość odmienności kulturowej doprowadzi­
ła -  w okresie Oświecenia -  do zrozumienia odrębności partykularnych 
kultur oraz obowiązujących w nich porządków aksjonormatywnych wo­
bec uniwersalnego porządku natury [Kmita 2004, 55]. Sam mecha­
nizm determinacji zostaje jednak z porządku natury przeniesiony na 
porządek kultury, bo choć owe porządki są odmienne, to tworzą podob­
ne mechanizmy uwarunkowywania zdarzeń.

W początkowym okresie kształtowania naukowych podstaw teorii 
kultury są one czerpane z naukowych podstaw teorii natury: najpierw 
w ewolucjonizmie, a potem np. naturalistycznej koncepcji potrzeb, le­
żącej u podstaw funkcjonalizmu. Tak więc proces naturalizacji kulturo- 
znawstwa postępował równolegle z odkrywaniem kulturowej swoistości 
i odrębności, co odzwierciedlało wspomniany paradoks. Ponieważ de- 
terminizmjest fundamentalną koncepcją przyrodoznawstwa, zostaje za 
taki uznany też w kulturoznawstwie (a paralelnie w psychologii, gdzie 
dochodzi do głosu jako behawioryzm, w którym relacji przyczynowo- 
skutkowej odpowiada relacja bodziec-reakcja). Dla zaznaczenia kultu­
rowej odrębności niektórych zjawisk i procesów część ludzkich działań 
i zachowań (zwłaszcza w slerze fizjologii, biologii) zostaje uznana za 
uwarunkowaną (zdeterminowaną) czynnikami naturalnymi, część na­
tomiast kulturowymi. Co więcej, „niegdyś rozumiano kulturę jako kró­
lestwo wolności, autoteliczności, duchowości, pełni człowieczeństwa, 
a naturę -  jako obszar determinizmów, domenę funkcjonalności itp. 
Tymczasem współcześnie to właśnie kultura często jawi się jako czyn­
nik determinujący człowieka” [Jagoszewska 1995, 16]. W tradycyjnym 
rozumieniu kultura była narzędziem uwalniania od uwarunkowań na­
tury (taki był też jeden z wymiarów antynomii natura-kultura), obec­
nie sama jest traktowana jako uwarunkowująca. Ponadto w sferze kul­

83



tury materialnej (techniczno-użytkowej) stosowane i wykorzystywane 
są mechanizmy (w tym kauzalne) kształtujące porządek natury (prawa 
przyrody), zaś w sferze kultury symbolicznej -  kształtujące mechani­
zmy uwarunkowań (w tym kauzalnych) stricte kulturowych. Niekiedy 
determinanty kulturowe i naturalne ujmowane są jako zespolone, te 
pierwsze jako uwarunkowane przez te drugie -  jak w teorii Leslie Whi- 
te’a, którego można uznać za radykalnego deterministę kulturowego 
[zob. Carneiro 2003, 167; por. Różycki 1995], Takie podejście naraża 
jednak na niebezpieczeństwo popadnięcia w redukcjonizm, jak w so- 
cjobiologii, która -  paradoksalnie -  zwalcza determinizm kulturowy 
w imię prymatu determinizmu biologicznego [zob. rozdział The Pro­
blem with Cultural Determinism w Alcock 2001], a więc z zazdrości o ten 
prymat.

Skądinąd warto zauważyć, że odwoływanie się do porządku natu­
ry jako uprawomocniającego zjawiska i procesy z porządku kultury, 
w ostatnim czasie znacznie się nasiliło, także pod wpływem ekologii 
i innych nurtów światopoglądowych nakierowanych ku naturze; stwier­
dzenie, że coś jest naturalne czy zgodne z naturą -  począwszy od pro­
duktów żywnościowych i sposobu odżywiania, przez różne formy zacho­
wań, w tym seksualnych, a kończąc na formach rekreacji w kontakcie 
z przyrodą-jest rodzajem rekomendacji, ale i legitymizacji we współ­
czesnej kulturze. Naturalizacja jest jedną z najczęściej stosowanych 
strategii perswazyjnych.

Połączenie determinizmu kulturowego z kulturalistycznym wyja­
śnianiem ludzkich zachowań i ich wytworów w szczególnie konsekwent­
ny sposób splata się w kulturalizmie. Głosi on bowiem „prymat kultu­
ry pojmowanej jako zespół przekonań powszechnie respektowanych 
w danym społeczeństwie (ewentualnie węziej -  grupie społecznej) wo­
bec ontologicznego ‘umeblowania świata’ oraz splotu jego poznawcze­
go konstytuowania, prymat zatem wobec tego wszystkiego, co jawi się 
jako istniejące oraz istniejące w sposób taki to a taki” [Szahaj 2004a, 
170]. Zatem kulturowo uwarunkowane są nie tylko ludzkie zachowania 
czy przekonania, ale również świat, do którego one się odnoszą. Można 
powiedzieć paradoksalnie, że przeciwnie do poglądu, jakoby to natura 
determinowała kulturę (a ta jej uczestników), kulturaliści twierdzą, iż 
to kultura determinuje naturę, ściślej: to, co jej uczestnicy za naturę 
(świat naturalny) uważają. „Kultura stanowi warunek istnienia każde­

84



go bytu jako bytu jakoś określonego” [tamże]*. Tak ujęty kulturalizm 
przekształca się w kulturowy konstruktywizm („kulturowe tworzenie 
rzeczywistości”). Zgodnie z odpowiedniością reguł uwarunkowania 
oraz wyjaśniania, uznanie prymatu kultury wobec innych zjawisk pro­
wadzi konsekwentnie do uznania prymatu teorii kultury wobec innych 
teorii. „W tej perspektywie historia oraz teoria kultury uzyskuje status 
(meta)nauki podstawowej, nadrzędnej (poznawczo) nie tylko wobec 
humanistyki, ale także przyrodoznawstwa” [tamże, 8].

Niekiedy w analizach kulturologicznych dokonuje się odróżnie­
nia determinizmu kulturowego i determinizmu kultury. Ten pierwszy 
oznacza pogląd o deterministycznym charakterze zjawisk kulturowych 
i całego systemu kultury, a więc o zdeterminowaniu jednych elemen­
tów z systemu kulturowego przez inne. Ten drugi zaś wyrażałby się 
w tezie o zdeterminowaniu zachowań ludzkich przez system kultury 
i jego konkretne elementy. W pierwszym przypadku byłoby to zatem 
„zdeterminowanie kultury przez kulturę”, a w drugim „zdeterminowa­
nie człowieka przez kulturę” [Różycki 1995, 140]. Różnica ta dotyczy 
zatem nie samego procesu zdeterminowania i jego kulturowego cha­
rakteru (kulturowego charakteru czynników determinujących), lecz 
sfery w ten sposób zdeterminowanej (zjawiska kulturowe lub zachowa­
nia ludzkie). Warto jednak zauważyć, że zachowania ludzkie (nieuwa- 
runkowane biologicznie, fizjologicznie czy genetycznie, a więc przez 
czynniki naturalne, pozakulturowe, co nas tu nie interesuje**) same 
stanowią (wraz z ich wytworami) część kultury. Jeśli zaś potraktować 
człowieka jako twórcę kultury, to zdeterminowanie jego zachowań 
i wytworów ma znaczenie dla uwarunkowania samej kultury. Nas tu 
interesują oba wymiary determinującego charakteru zjawisk kultu­
rowych, a więc oba rodzaje determinizmu. Zresztą są one powiązane, 
przy deterministycznych bowiem założeniach „to właśnie za pośred­

* Skądinąd już Margaret Mead wykazywała, że kultura dokonuje transpozycji 
i interpretacji naturalnych zjawisk i procesów, nadając im specyficzne znaczenie 
i rozumienie, lecz popadała przy tym w niekonsekwencję, a nawet sprzeczność, 
gdy w swoich Trzech studiach pokazywała jak naturalne predyspozycje uczestników 
różnych kultur sytuują ich poza nimi, a więc naturalne cechy pozostają przez 
kulturę nieobjęte [zob. Krzemiński 1995, 78-81].

** Należy jednak zauważyć, że Melford Spiro oskarża radykalny determinizm kul­
turowy właśnie o pomijanie lub eliminowanie uwarunkowań lub czynników poza- 
kulturowych -  biologicznych, psychologicznych, społecznych [Spiro 1994, 40J.



nictwem jednostek istnieje ciągłość związku przyczynowego między 
wydarzeniami kulturowymi, ciągłość historii, tradycja etc. A wszystko 
to za sprawą wzajemnej korelacji dwóch cłeterminizmów: kulturowego 
i kultury” [Różycki 1995, 141].

Podobnie mało istotne dla przedstawianej tu analizy determinizmu 
kulturowego jest rozróżnienie jego odmiany generatywnej i partykula- 
rystycznej [Spiro 1994, 45; Barnard 2000, 100]. Ta pierwsza zakłada, 
że „każda kultura jest wariantem uniwersalnego wzoru kultury”, więc 
zdeterminowanie też pojmuje w kategoriach uniwersalnych, jako pro­
wadzące do tych samych skutków, składających się na wspólne doświad­
czenie ludzkie. Ta druga zaś przyjmuje, że „kultury różnią się między 
sobą radykalnie”, zatem „każda kultura wytwarza kanon k u l t u r o ­
wo p a r t y k u 1 a r n y c h cech ludzkich” [Spiro 2004, 30]. Wszelka 
inność jest więc interpretowana jako zdeterminowana kulturowo. Moż­
na powiedzieć, że determinizm generatywny przypisuje kulturowemu 
zdeterminowaniu skutki w postaci podobieństw, a partykularystyczny 
wskazuje na kulturowe zdeterminowanie jako skutkujące różnicami. 
Dla samego charakteru procesów kulturowego zdeterminowania ma 
to znaczenie drugorzędne. O tym zaś, czy o istocie kultury decydują 
podobieństwa, czy różnice, a zatem czy kulturę można uznać za jedną, 
czy trzeba przyjąć ich wielość, traktował rozdział pierwszy. Odmien­
ność przywołanych tu dwóch odmian determinizmu kulturowego nic 
do tej kwestii nie wnosi, bo wynika właśnie z przyjęcia rozbieżnych 
w niej stanowisk (uniwersalistycznego lub partykularystycznego).

Wobec determinizmu kulturowego (różnych wskazanych tu rodza­
jów) można zgłosić wiele zastrzeżeń i wątpliwości. Jak już stwierdzono, 
deterministyczne, kauzalne wyjaśnianie zjawisk i procesów zachodzą­
cych w świecie ludzkim robi wrażenie naśladowania metodologii sto­
sowanej w przyrodoznawstwie, w zamiarze nadania humanistyce czy 
teorii kultury bardziej naukowego (w sensie scientific) statusu. Tym­
czasem deterministyczne interpretacje zostały podważone i zakwestio­
nowane właśnie w przyrodoznawstwie, a zwłaszcza jego najbardziej 
podstawowej teorii, czyli fizyce kwantowej. Jak wiadomo, zjawiska 
kwantowe mają charakter indeterministyczny, podlegając prawom 
statystycznym. Analogie do zjawisk i procesów społecznych wydają się 
uderzające (podobnie jak w fizyce kwantowej, nie można przewidzieć 
„zachowania” pojedynczej cząstki, lecz stosunkowo łatwo prognozować

86



statystyczny rozkład „zachowań” w ich zbiorze, podobnie jest z indywi­
duami i zbiorowościami ludzkimi)*. W każdym razie zagwarantowanie 
jakiejś teorii statusu naukowego nie wymaga nadawania determini­
stycznego charakteru stosowanym przez nią wyjaśnieniom.

Zastrzeżenia do interpretacji kauzalnych są w filozofii znane od 
dawna, a przynajmniej od czasu usystematyzowanego sformułowania 
niektórych z nich przez Davida Hume’a. Obecnie, pod wpływem akau- 
zalnych wykładni nowoczesnej fizyki, zwłaszcza w interpretacji kopen­
haskiej mechaniki kwantowej, uzyskały one dodatkowe wzmocnienie. 
Przedstawił je w uporządkowanej postaci Karl Popper, wyprowadza­
jąc z nich koncepcję „wszechświata otwartego” [Popper 1996]. Jeśli 
za system otwarty można uznać wszechświat, to tym bardziej kulturę. 
Jeśli istnieją różne możliwości i warianty w przyrodzie, to tym bardziej 
w kulturze. Zwłaszcza przy pluralistycznym założeniu, że kultur jest 
wiele**. I tym bardziej, że kultury trudno traktować jako systemy izo­
lowane, zatem trzeba uwzględniać czynniki wobec każdej z nich ze­

* Jak pisze cytowany tu Różycki, „owszem, indeterminizm na poziomic mikro im­
plikowałby niezdeterminowanie makro, ale wtedy, gdy zdarzenia owego wyższego 
poziomu zależałyby od pojedynczych zdarzeń niższego. Tak jednak nie jest. I dla­
tego poziom makroskopowy może być zdeterminowany pomimo przypadkowości 
zdarzeń na poziomie mikro. [...] Zasada nieoznaczoności absolutnie więc nie fal- 
syfikuje hipotezy, że w mikro-, podobnie jak makroświecie panuje przyczynowość 
i konieczność”. I przestrzega: „warto o tym przypominać, choćby ze względu na 
fakt, iż kolejne pokolenia młodych humanistów (socjologów, psychologów, este­
tyków etc.) odkrywają dla siebie zasadę nieoznaczoności” [Różycki 1995, 137]. 
W antropologii poziom mikro („kwantowy”, bo niepodzielny) oznacza jednostki 
(osoby) ludzkie, które są nie tylko uczestnikami kultury (elementami systemu 
kulturowego, wraz ze swoimi zachowaniami i ich wytworami), lecz również jej 
twórcami. Zatem zależność poziomu makro (systemu kultury) od poziomu mi­
kro (osób ludzkich) istnieje. Skądinąd zasada nieoznaczoności ma w samej fizyce 
przełożenie z poziomu mikro (kwantowego) na poziom makro w formule ekspe­
rymentu znanego jako „kot Schródingera”, w którym określony stan kwantowy 
powoduje uwolnienie trucizny zabijającej kota (od stanu kwantowego zależy, czy 
kot -  obiekt makroskopowy -  żyje, czy nie). „Paradoks kota Schródingera pozba­
wia nas wszelkich nadziei, iż kwantowa zjawiskowość ogranicza się do mikroświa- 
ta atomów i paradoksalny charakter rzeczywistości tego świata nie ma znaczenia 
dla codziennego życia i naszych doświadczeń. Jeśli uznamy mechanikę kwanto­
wą za poprawny opis materii, to nie powinniśmy żywić takich złudzeń” [Davies, 
Brown 1996,44],

** Skądinąd możliwe jest też analogiczne ujęcie wielości wszechświatów, jak w kon­
cepcji Hugh Everetta i in.

¡87



wnętrzne, pochodzące z innych kultur, egzogenne. Dyfuzje kulturowe 
zachodziły od czasów najdawniejszych.

Tymczasem modele przyczynowości opierają się często na założe­
niu, że „jakiś fragment rzeczywistości jest systemem izolowanym lub 
względnie izolowanym. Przyjmuje się wtedy fikcję ograniczonej liczby 
czynników działających” [Karpiński 1985, 91]. Współcześnie zaś mamy 
do czynienia ze zjawiskiem dającym się określić jako „interferencja 
kultur względnie izolowanych” [Rewers 2001, 141],

Uwzględnienie oddziaływania innych kultur powoduje natomiast 
komplikacje schematu wyjaśniającego. Jeśli bowiem uznamy, że czyn­
nikiem uwarunkowującym (przyczyną) może być element pochodzący 
spoza kultury, w obrębie której ulokowane jest wyjaśniane zjawisko 
(skutek), to wówczas wszystko co kulturowe może zostać uznane za 
przyczynę, a zatem trudno zidentyfikować, co konkretnie nią jest wda­
nym przypadku. Grozi w rezultacie jałowość metodologiczna i otwiera 
się pole spekulacji. Na pytanie „dlaczego ten człowiek tak się zachowu­
je?” można odpowiedzieć: „bo tak oddziałuje na niego jego kultura”, 
gdy zaś on lub ktoś inny zachowa się inaczej, będzie można stwierdzić: 
„widocznie oddziałał na niego czynnik pochodzący z innej kultury”. 
Charakter uwarunkowania przyczynowego przestaje być jednoznacz­
ny, a ponadto otwiera się pole dla spekulacji co do czynników wobec 
niego zewnętrznych. „Wobec tego albo odstępuje się od wymagania 
bezwyjątkowego charakteru zależności przyczynowych, albo, przyjmu­
jąc bezwyjątkowy charakter zależności, zakłada się istnienie tych za­
leżności w sferze zjawisk trudnych do zaobserwowania. W pierwszym 
przypadku (gdy przyczynę rozumie się probabilistycznie) narusza się 
niektóre intuicje wiązane od dawna z pojęciem przyczyny, ale pozosta­
je się bliżej doświadczenia. W drugim — zachowuje się te intuicje, ale 
od doświadczenia się odchodzi” [Karpiński 1985, 94].

Ujawnia się tu inny paradoks, w jaki popadają najgorliwsi pro­
pagatorzy kulturowego pluralizmu, którymi są relatywiści kulturowi. 
Przyjmują oni względną jedynie wartość i obowiązywalność wzorów 
kultury w ujęciu międzykulturowym, a równocześnie uważają owe wzo­
ry za bezwarunkowo i bezwzględnie obowiązujące w ujęciu wewnątrz- 
kulturowym. „W obrębie jednej kultury właśnie dzięki enkulturacji 
-  są one obligatoryjne, przez co zakres odstępstw od wartości obowią­
zujących kulturowo-spolecznie jest niewielki” [Burszta 1992, 54], Coś,

88



co jest względne, obowiązuje więc bezwzględnie. Aby z tego paradoksu 
wybrnąć, należy odrzucić tezę o bezwzględnej sile kulturowego uwa­
runkowania. „Kultura nie jest żadną mocą, czymś, z czego w sensie 
przyczynowym wynikają wydarzenia społeczne, zachowania, instytucje 
czy procesy; kultura jest kontekstem” tych zjawisk [Geertz 2005, 29]. 
Jak to ujmuje Terry Eagleton, kultura wyraża napięcie między tworze­
niem a byciem tworzonym, racjonalnością i spontanicznością, deter- 
minizmem i woluntaryzmem, naturalizmem i idealizmem, wolnością 
a koniecznością [Eagleton 2000, 5]. Hanson nawiązuje do przywoływa­
nego tu już jego odróżnienia między indywidualnym i instytucjonalnym 
poziomem analizy, stwierdzając, że ten drugi dotyczy zjawisk dających 
się zinterpretować jako podlegające uwarunkowaniom deterministycz­
nym [Hanson 2004, 14 i n.]. Ale pozostaje ów poziom indywidualny, co 
do którego on sam przekonywał, że jest od owego instytucjonalnego 
niezależny.

Ponadto da się zauważyć (a przynajmniej nie da się nie zauważyć), 
że kultury współczesne pod wpływem otwarcia na większą ilość warian­
tów oraz zewnętrzne oddziaływania, wykazują mniejszą siłę i zakres 
determinowania zachowań swoich uczestników. „Go najbardziej rzuca 
się współcześnie w oczy, zmieniają się zasadniczo społeczno-kulturo­
we mechanizmy przekazywania, rozpowszechniania czy narzucania 
przekonań; zmieniają się -  np. poprzez mechanizmy ‘społeczeństwa 
sieciowego’ -  mechanizmy kontroli i sprawowania władzy oraz wywie­
rania wpływu na zachowania jednostek. Towarzyszy temu wzrost in­
dywidualizmu, funkcjonowanie jednostek coraz częściej jako wolnych, 
indywidualnych podmiotów mających autonomiczny wybór spośród 
nadmiaru dostępnych dóbr i nadmiaru informacji, spośród wielości 
proponowanych wzorów wartości i stylów życia [...]. Funkcjonują oczy­
wiście dotychczasowe podmioty społecznej kontroli -  takie jak rodzina, 
szkoła czy kościół -  oparte na interakcjach bezpośrednich i osobistym 
autorytecie oraz stosujące klasyczne mechanizmy socjalizacji -  przy­
mus, nagradzanie i karanie, identyfikację i internalizację. Wydaje się 
jednak, że ich rola maleje i ma efekty mniej długofalowe i trwałe niż 
niegdyś” [Ziółkowski 2002, 326].

W świecie kulturowego pluralizmu możliwości i zakres wyboru 
poszerzają się, do tego dochodzi opisany przez Ferdinanda Tónniesa 
proces zmiany charakteru wspólnot — w tym również kulturowych —

89



z typu Gemeinschaft na Gesellschaft', od wspólnot przeznaczenia i koniecz­
ności, do wspólnot wyboru i aflrmacji. Do tego można wskazać różni­
cę między stosunkowo słabszą autonomią zewnętrzną człowieka, czyli 
względnie wysoką jego podatność na wymuszanie zachowań i działań, 
a silniejszą autonomią wewnętrzną, opartą na jego przekonaniach, 
wierzeniach, postawach [Kozielecki 1996, 25]. Zatem wysoki poziom 
uwarunkowania zewnętrznych form uczestnictwa w kulturze może iść 
w parze z niepodatnością na takie uwarunkowania w wewnętrznej sfe­
rze odniesień do kultury. Jeśli tę drugą (zgodnie z przywołaną na po­
czątku 2 rozdziału argumentacją Burszty, nazywającego ją  „myślową” 
stroną kultury) uznać za głębszą, bardziej istotną i pierwotną wobec 
tej pierwszej, to znaczy, że głębsza i bardziej istotna warstwa kultury 
jest mniej podatna na uwarunkowania od tej zewnętrznej, powierz­
chownej. Potwierdza to Kłoskowska, stwierdzająca, że wolność wyboru 
jest największa w sferze kultury symbolicznej: „tylko w sferze kultury 
symbolicznej może się realizować królestwo wolności, zawsze bardzo 
ograniczone w kulturze socjetalnej i kulturze bytu”, by dodać zaraz: 
„rzeczywisty pluralizm kultury i pełnia swobody zależą jednak nie tyl­
ko od obiektywnych, lecz i od subiektywnych warunków wyboru” [Kło­
skowska 199la, 41].

We współczesnych kulturach zachodzi ponadto proces, który moż­
na nazwać (trawestując Levi-Straussa) ich „schładzaniem”, „stygnię­
ciem”, osłabianiem ich intensywności i ekspansywności, a więc siły od­
działywania [Rewers 2001]. To niekoniecznie odbiera im integralność 
i trwałość, natomiast nadaje autentyczność i dowolność. We współcze­
snej wspólnocie bowiem „miarą jej autentyczności jest doświadczenie 
wybrania. Badacze współczesnych form religijności interpretują czy 
porównują to doświadczenie do doświadczenia konsumenta, który go­
rzej lub lepiej znane sobie, swojskie bądź egzotyczne tradycje religijne 
traktuje jak menu. Możliwa jest sytuacja, że po zakosztowaniu egzo­
tycznej oferty jednostki powracają do tradycyjnych kościołów. Mamy 
wtedy do czynienia z wędrówką po kole, ale powrót do tradycyjnego 
kościoła wiąże się wtedy z doświadczeniem dokonania wyboru” [Jacyno 
2003, 61]. W taki właśnie sposób opisuje Gordon Mathews doświad­
czenie wielu tzw. ewangelicznych chrześcijan w USA, inaczej określa­
nych (i określających siebie) „nowo narodzonymi”, którzy powrócili po 
rozmaitych perturbacjach życiowych i duchowych do gorliwej wiary,

90



uznając to za swój dojrzały, świadomy wybór. Proces zachodzący w ko­
ściołach i dotyczący religii, ma swoje odpowiedniki w całej kulturze, 
dotyczy tradycji i wspólnot kulturowych. Jeśli są afirmowane i przej­
mowane, to nie z powodu siły ich oddziaływania, lecz zainteresowania 
nimi i ich afirmacji. Posługując się określeniem „supermarket kultu­
ry”, Mathews pośród dostępnego w nim asortymentu umieszcza różne 
tożsamości, w tym także te tradycyjne, które można wybrać jak każde 
inne, co czynią np. japońscy artyści wykorzystujący w swej twórczości 
zasoby tradycyjnej kultury japońskiej. „Nie można bowiem wrócić do 
ojczyzny, która jest przez kulturę dana; wrócić można tylko do czegoś, 
co się samemu wybiera” [Mathews 2005, 253].

Wybór jest możliwy dzięki wolności, dokonywanie wyboru potwier­
dza istnienie wolności. ,Jednostka dysponuje wobec kultury niezależ­
nością polegającą na wolności ustosunkowania się do niej (na zewnątrz 
czy w sobie) i do ewentualnego determinizmu kulturowego. Formą 
tego ustosunkowania się jest samoświadomość. Ta wolność stanowi 
specyfikę istoty człowieka” [Jagoszewska 1995, 26], Człowiek może się 
więc odnieść do kultury na różne sposoby (o czym szerzej w rozdziale 
następnym), nie tylko ulec jej, podporządkować się, zostać uwarun­
kowanym przez nią, ale także przekroczyć ją, zmienić, przekształcić. 
„Analiza kultury byłaby w znacznym stopniu niepełna, gdyby -  trzy­
mając się stylistyki Lintona [według którego kultura to „konfiguracja 
wyuczonych zachowań i ich rezultatów” — przyp. JAM] -  uwzględniać 
jedynie uczenie się, a ominąć zdolność zmiany, swobodnej kombinacji 
i projektowania zachowań. Specyficzna dla człowieka zdolność trans­
gresji -  wychodzenia poza to, co się ma i kim się jest, znalazłaby się 
poza obszarem kultury. A przecież w jej realnych możliwościach leży 
stymulowanie, promowanie, a nawet wyzwalanie potencjałów rozwojo­
wych tak grupy, jak też jednostki, aktualizowanie samoprzekształceń 
wewnętrznego środowiska człowieka, jego osobowości” [Korporowicz
1995,42].

Szkopuł w tym, że nauki społeczne nie są do opisywania i wyja­
śniania takich procesów przygotowane, gdyż -  jak twierdzi Bauman 
— rozwinęły się jako nauki o „nie-wolności” [Bauman 1995, 8—9]. 
W tradycyjnej socjologii „rzeczywistość społeczna i [...] jej badanie 
nie wymagały przyjęcia tezy o aktywnym, kreatywnym podmiocie indy­
widualnym czy zbiorowym, stwarzającym warunki swojej egzystencji.

91



Mówiło się o ‘żelaznych prawach historii’, ‘determinizmie społecznym’ 
czy o ‘fakcie społecznym’ — równoznacznym z określonym sposobem 
działania obwarowanym przymusem” [Bokszański 2005, 7]. Ireneusz 
Krzemiński twierdzi, że nawet „bez względu na postawę zalecaną 
przez autorów różnych koncepcji wobec kulturowego, społecznego de- 
terminizmu, we współczesnej myśli społecznej przeważa pogląd, któ­
ry kategorię ‘wolności’ relatywizuje bądź zgoła ruguje z obszaru ‘na­
ukowego obrazu’ kondycji ludzkiej. [...] ‘Kultura’ nie jest traktowana 
jako doświadczenie wolności przez współczesną myśl antropologiczną” 
[Krzemiński 1995, 81-82]. Można to stwierdzenie uogólnić, konsta­
tując, że „nauka nie ma nic do powiedzenia o ludziach jako podmio­
tach wolności. Najwygodniej jest jej mówić o zbiorowościach ludzkich, 
o wielkich procesach zachodzących w sferze makrostruktury społe­
czeństwa” [Sarnowski 2001,29-30]. Stosowanie wyjaśnień opartych na 
schematach socjokulturowego zdeterminowania bywa więc wynikiem 
teoretycznej bezradności i praktycznej wygody.

Bauman stawia zarzut jeszcze poważniejszy: kultura pełni w takich 
wyjaśnieniach rolę ideologicznego narzędzia, staje się „ideologią inte­
lektualistów” -  wytrychem do świata ludzkich zachowań i przekonań*. 
Z pewnością zarzut ideologicznego manipulowania pojęciem „kultury” 
można postawić tam, gdzie jest ono stosowane nie tylko do wyjaśniania, 
ale też usprawiedliwiania cudzych zachowań. Jak każdy determinizm, 
także i kulturowy prowadzi bowiem do pomniejszania nie tylko roli 
wolności, lecz również powiązanej z nią odpowiedzialności. Drażniące 
jest to zwłaszcza wtedy, gdy taki schemat wyjaśniająco-usprawiedliwia- 
jący stosowany jest tendencyjnie lnb wybiórczo. Widoczne to jest np. 
w „oskarżeniach kultury euroamerykańskiej o wszelkie zło: skłonność 
do dominacji, agresywność, ekspansjonizm, nieczułość, chłód emocjo­
nalny, jednowymiarowość związaną z kultem efektywności technicznej 
itd.”, przy równoczesnym idealizowaniu innych kultur [Szahaj 2004b, 
70], „Opresja miała miejsce na Zachodzie. To, co oni robili na Środko­
wym Wschodzie, to ‘ich kultura”’ -  szydzi z wyczuwalnym rozżaleniem 
R. Hughes [tamże]. Nic dziwnego, że James Clifford uważa za stosow­
ne tłumaczenie się: „Kultura jest mocno skompromitowaną ideą, bez

Sformułowanie „kultura jako ideologia intelektualistów” nawiązuje do tytułu 
I rozdziału książki Baumana Intimations of postmodernity.



której jeszcze nie potrafię się obejść” w procesie wyjaśniania [Clifford
2000, 17- 18],

Wyjaśnienia kauzalne, także w wersji determinizmu statystyczne­
go, nie są jednak oczywiście jedynymi znanymi filozofii i metodologii 
nauki. Alternatywnymi wobec nich są choćby flnalistyczne (teleologicz- 
ne). Mają one także tradycję zastosowań w antropologii, na przykład 
w interpretacjach funkcjonalistycznych. W przyrodoznawstwie były 
jednak notorycznie deprecjonowane z powodu ich antropomorflcznego 
charakteru. Zamiast odnajdywać przyczynę, wskazują na cel, a więc 
zamiast odpowiadać na pytanie „dlaczego?”, szukają wyjaśnienia „po 
co?”. Zgodnie z dość powszechnym przekonaniem, odzwierciedlają typ 
myślenia i zachowania ludzkiego, ukierunkowanego na realizację pew­
nych dążeń i zamiarów, zatem nie mogą być stosowane do wyjaśniania 
zjawisk i procesów zachodzących w świecie materialnym. „A ponieważ 
wyjaśnienia teleologiczne związane są z teorią, wedle której cel czynno­
ści jest czynnikiem dynamicznym w swojej własnej realizacji, uważa się 
zatem tego typu wyjaśnienie za przejaw obskurantyzmu” [Nagel 1970, 
347], Skądinąd jednak wyjaśnienia flnalistyczne były i są stosowane 
nader powszechnie, choć z pewnym kamuflażem, w biologii, zwłaszcza 
ewolucyjnej [Kmita 2004, 107 i n.].

Kmita twierdzi zresztą, że wyjaśnienia deterministyczne też mają 
genezę antropomorflczną, albowiem „pojęcie związku przyczynowego 
wywodzi się z wyobrażenia, które krystalizowało się wokół odpowiedzi 
na pytanie: co wystarczy uczynić danej sile ludzkiej lub pozaludzkiej, 
aby osiągnęła ona taki to a taki pożądany (przez nią) efekt?” [Kmi- 
tal985, 14-15]. Popper sugeruje, że owa „siła pozaludzka”, która speł­
niała rolę uwarunkowującą w wyobrażeniach determinacji przyczyno­
wej, to siła boska, a sama konstrukcja relacji przyczynowo-skutkowej 
jest zeświecczonym odzwierciedleniem teologicznego wyobrażenia 
predestynacji. Jego zdaniem „idea determinizmu ma pochodzenie 
religijne [...]. Determinizm religijny łączy się z ideami wszechmocy 
boskiej — całkowitej władzy określania przyszłości [...]. Z historyczne­
go punktu widzenia ideę determinizmu ‘naukowego’ można uznać za 
rezultat zastąpienia idei Boga ideą natury, a idei prawa boskiego ideą 
prawa natury” [Popper 1996, 27-28]. Ponieważ Kmita twierdzi, że daw­
ne antropomorflczne wyobrażenie, „przekształcając się w nowożytne 
pojęcie determinacji przyczynowej, uległo obiektywizacji, przy której



w grę wchodzi już tylko pytanie: jakiemu zjawisku wystarczy zajść, aby 
wystąpiło po nim takie to a takie zjawisko inne?” [Kmita 1985, 15], 
zatem można uznać, że pojęcie przyczyny wywodzi się z pojęcia boskiej 
bądź ludzkiej siły (mocy) sprawczej, ma więc genezę antropomorficzną 
bądź nawet teomorliczną.

Jednak w przypadku zjawisk i procesów zachodzących w świecie 
kultury, a więc świecie ludzkim, zarzut antropomorfizacji jest chy­
biony, bo mają one przecież charakter par excellence antropologiczny. 
Mamy zatem do czynienia z paradoksem: w dążeniu do zapewnienia 
sobie reputacji naukowości poprzez naśladowanie przyrodoznawstwa 
teorie kultury wyrzekły się wyjaśniających modeli kwestionowanych 
przez nauki przyrodnicze z powodu ich antropomorflzującego charak­
teru, który przecież nie daje powodów do zastrzeżeń w antropologii. 
Wyjaśnienia antropomorficzne wydają się w antropologii jak najbar­
dziej na miejscu. Wśród nich zaś wyróżnione miejsce zajmują interpre­
tacje finalistyczne. Czynnikiem wyjaśniającym nie jest uwarunkowa­
nie, lecz ukierunkowanie. „Działanie człowieka ma charakter celowy 
i w znacznej mierze, chociaż z pewnością nie całkowicie, refleksyjny” 
[Kloskowska 1991 a, 28]. Ta refleksyjność nie jest jednak w działaniach 
celowych konieczna. „Aby działanie było celowe, podmiot nie musi być 
zdolny do sformułowania w formie abstrakcyjnej tej wiedzy, którą się 
posługuje” w realizacji owego celu [Giddens 2001, 117].

To człowiek wytwarza kulturę jako narzędzie opanowywania (re­
alnego i symbolicznego) rzeczywistości go otaczającej i stosuje to na­
rzędzie dla zrealizowania swoich zamierzeń, a więc pewnych celów. 
„Człowiek jest podmiotem i sprawcą kultury, w procesie kształtowania 
kultury jest wolnym i autonomicznym sprawcą” [Kowalczyk 2005, 97], 
Słowo „sprawca” jest tu podwójnie wymowne, bo nawiązuje do pojęcia 
przyczyny sprawczej („przyczyną sprawczą kultury jest sam człowiek 
jako byt substancjalno-osobowy. Tylko on w znanym nam wszechświe- 
cie jest istotą rozumną, wolną, aktywną, zdolną do ustawicznego roz­
woju” [tamże, 91]). Ale można mu też przypisać -  by trzymać się tej 
arystotelesowsko-tomistycznej terminologii -  przyczynowość celową, 
albowiem „każda forma kultury preegzystuje w ludzkim umyśle, który 
tworzy intencjonalne modele — wzorce realizowanych później warto­
ści” [tamże, 92]. Nawet jeśli nie jest w tym swoim sprawstwie całkiem 
autonomiczny, a jego wola zupełnie nieskrępowana, to jest ona jednym

94



z czynników wyjaśniających. Nie musi się zresztą zakładać wolności 
woli ani w ogóle wikłać w metafizyczne kontrowersje z pojęciem wol­
nej woli związane, aby zadawać pytania „po co oni to robią?” i szukać 
na nie odpowiedzi, czyli stosować interpretacje finalistyczne. Kontekst 
kulturowy i czynniki z niego wypływające nie muszą wówczas bynaj­
mniej zostać wyeliminowane, przeciwnie: mnóstwo ludzkich działań 
ukierunkowanych jest na osiąganie pewnych rezultatów czy celów 
o charakterze kulturowym (od osiągnięcia pewnego statusu, przez zdo­
bycie pewnych kompetencji, aż do wytworzenia nowych obiektów kul­
turowych i poszerzenia w ten sposób kulturowych zasobów). Kulturowo 
określone są także sposoby i metody osiągania tych celów.

O intencjonalnym charakterze ludzkich działań, w tym kulturo­
wych, niepozwalającym na wyjaśnienie ich w formulach determini­
stycznych, stanowczo przekonywał Donald Davidson. Jego zdaniem 
„chociaż czynności intencjonalne nie wyczerpują bynajmniej całości 
zachowania, niemniej intencjonałność jest dla gatunku ludzkiego kon­
ceptualnie centralna. Trzeba przy tym uznać, że intencjonalnego za­
chowania człowieka (a więc myśli, pragnień i wolnych wyborów) nie 
można ująć w deterministyczne prawa tak, jak w przypadku zjawisk 
fizycznych, ponieważ ‘psychologiczne’ osobliwości, które musimy wziąć 
pod uwagę, nie mają odpowiedników w świecie fizycznym” [za: Tam- 
biah 2004, 63],

Na intencjonalny charakter ludzkiej aktywności szczególny nacisk 
położył też Giddens. Twierdzi on, że liczne „najzwyklejsze formy dzia­
łań codziennych można zasadnie określić jako intencjonalne” [Gid­
dens 2001, 116]. Charakter taki przypisuje zwłaszcza tzw. działaniom 
podmiotowym, które definiuje jako „strumień faktycznych lub zamie­
rzonych interwencji sprawczych, jakich dokonują istoty żywe w prze­
bieg zdarzeń-w-świecie” [tamże, 114]. W przeciwieństwie do samego 
„przebiegu zdarzeń-w-świecie”, który ma charakter deterministyczny, 
owe intencjonalne działania podmiotowe (działania „aktywnej jaźni”, 
jak inaczej ów działający podmiot określa), są celowościowe. Gdyby 
więc nawet przyjąć działanie mechanizmów determinacji socjokultu- 
rowej, analogicznych do uwarunkowań działających w dziedzinie zja­
wisk naturalnych („zdarzeń-w-świecie”), to człowiek może je poznać, 
a w przeciwieństwie do wielu mechanizmów działania sił natury, na 
które nie może mieć wpływu, w te społeczne i kulturowe może ingero­



wać modyfikująco, zgodnie ze swoimi intencjami. „Dlatego tak istotne 
jest uświadomienie sobie, że ‘obiektywne’ warunki przyczynowe, które 
wywierają wpływ na działania ludzkie, mogą z zasady zostać pozna­
ne i włączone w te działania w taki sposób, aby je zmienić” [tamże, 
217-218],

W niektórych ujęciach psychologicznych [Obuchowski 2000,97 i n.] 
,Ja intencjonalne” jest traktowane jako podmiotowa podstawa osobo­
wości, „Ja fenomenologicznie ostateczne, nieredukowalne do niczego”. 
Dokonywany przezeń akt intencjonalny „to odniesienie się podmiotu 
do przedmiotu realizowane najbardziej ‘od siebie’, bez pośrednictwa 
żadnych idei, nacisków sytuacyjnych lub kompulsji”. Dokonujący się 
w warunkach takiego uprzedmiotowienia „rozwój osobowości jest więc 
wynikiem podążania przez podmiot własną ‘drogą’ ukierunkowaną na 
wyznaczone przez siebie wartości”. Przyjąć można zatem, że „funk­
cją Ja intencjonalnego jest odpowiednie usytuowanie osoby wobec za­
dań własnych”. Tak rozumiana „intencjonalność jest psychologicznym 
określeniem wolności”.

Niektórzy autorzy (np. Kmita) także działania celowościowe okre­
ślają jako uwarunkowane, używając pojęcia uwarunkowania lub wręcz 
determinacji funkcjonalnej czy celowościowej. To dość kontrowersyjne 
nawiązywanie do arystotelesowskiego rozumienia przyczyny celowej. 
Ernest Nagel uważa za błąd zakładanie w wyjaśnieniach teleologicz- 
nych przyczynowej zależności zdarzeń obecnych od przyszłych, a więc 
sugerowanie zachodzenia w ich relacji uwarunkowania przyczynowego. 
Za ewentualną przyczynę można byłoby uznać co najwyżej pragnienie, 
zamiar czy dążenie człowieka -  sprawcy takich działań [Nagel 1970, 
31]. Zatem to on uwarunkowuje, a nie jest uwarunkowany. Zdaniem 
Giddensa, jeśli mamy tu do czynienia z jakimś rodzajem przyczyno- 
wości, to jest nią „ p r z y c z y n o w o ś ć  p o d m i o t o w a ,  zgod­
nie z którą przyczynowość nie zakłada ‘praw’ o niezmiennym związku 
(jeśli zakładać tu cokolwiek, to relację przeciwną)” [Giddens 2001, 
127]. Dlatego uważa on, że nie musi wolności przeciwstawiać przy- 
czynowości, lecz „przyczynowość podmiotową” przeciwstawia „przy- 
czynowości zdarzeń”, a mylenie ich traktuje jako błąd. „Determinizm 
w naukach społecznych odnosi się do każdego schematu teoretyczne­
go, który redukuje działanie ludzkie wyłącznie do ‘przyczynowości zda­
rzeń”’ [tamże, 128].

96



Jak wskazywał Abraham Maslow, taka naturalistyczna wykładnia 
ludzkich działań wynika z pochopnej i błędnej ekstrapolacji zjawisk 
obserwowanych w świecie zwierząt na świat ludzi. „Odwoływanie się 
do danych dotyczących zwierząt przyczyniło się do arbitralnego wyłą­
czenia pojęcia celu czy zamiaru z teorii motywacji. Skoro nie może­
my zapytać szczura o jego cel, czy trzeba koniecznie podkreślać, że 
ludzi możemy pytać o ich cele? Zamiast więc odrzucać cel jako pojęcie, 
ponieważ nie możemy pytać o to szczury, znacznie bardziej sensowne 
wydawałoby się odrzucenie szczurów, ponieważ nie możemy zapytać
0 ich cele” [Maslow 2006, 56]. Odrzucenie szczurów, czyli porównań 
z nimi, zatem stosowania naturalistycznej wykładni ludzkich działań 
jako zdeterminowanych instynktownymi lub fizjologicznymi uwarun­
kowaniami. To samo można jednak powiedzieć o zdeterminowaniu 
kulturowym, którego konstrukcja i interpretacja jest wzorowana na tej 
naturalistycznej, kwestionującej lub ignorującej pojęcie celu.

Giddens uważa zresztą, że to naśladowanie jest chybione, a wy­
nikające stąd podobieństwa interpretacyjne — pozorne. „Pomimo że 
generalizacje przyczynowe w naukach społecznych pod niektórymi 
względami przypominają prawa naukowe, formułowane przez nauki 
przyrodnicze, to istnieje między nimi zasadnicza różnica, bowiem zale­
żą one od odtwarzania całych sekwencji niezamierzonych rezultatów; 
kiedy aktorzy, których generalizacje dotyczą, traktują je jako takie
1 dostosowują się do nich, ich forma ulega zmianie” [Giddens 2001, 
224]. Ludzkie działania, wpisujące się w sekwencję zdarzeń o charak­
terze socjokulturowym, nie są jedynie jej wynikiem, lecz częścią, a więc 
modyfikują ją, wpływają na nią. „Wynika stąd, że wyjaśnianie funkcjo­
nalne (czy funkcjonalno-genetyczne) w humanistce zasadniczo różni 
się od wyjaśniania tego rodzaju w naukach biologicznych [...]. Tylko 
wyjaśnianie funkcjonalne (resp. -  funkcjonalno-genetyczne) dotyczące 
zjawisk niezależnych od świadomości ludzkiej bazuje na determinacji w 
pełni obiektywnej. Natomiast determinacja funkcjonalna (funkcjonal- 
no-genetyczna) zjawisk zależnych od świadomości ludzkiej włącza nie­
uchronnie czynnik subiektywny”, czyli ów czynnik subiektywny stanowi 
„w istocie nieodzowny składnik mechanizmu determinacji funkcjonal- 
no-genetycznej wszędzie tam, gdzie w grę wchodzi działalność ludzka 
(lub jej wytwory)” [Such 1993, 54, 53]. Zatem nawet przypisanie dzia­
łaniom celowościowym pewnego rodzaju zdeterminowania (funkcjo­

97



nalnego czy funkcjonalno-genetycznego) wymaga i tak uwzględnienia 
czynnika subiektywno-racjonalnego. Jeszcze inaczej mówiąc, wyjaśnie­
nia deterministyczne są niepełne, niezadowalające, gdy odnoszą się do 
działań ludzkich, a w niektórych takich przypadkach są po prostu nie­
adekwatne. „Zachowanie człowieka można wyjaśnić czasami przyczy­
nami jego działania, nawet wówczas gdy nie uświadamia on sobie celu 
swego zachowania. Równocześnie jednak wyjaśnienie to uważa się za 
niezadowalające dla pewnej klasy ludzkich działań, jeśli nie odwołuje 
się ono do jakiegoś uświadamianego celu, dla którego realizacji podję­
to te działania. Tak więc w pewnych kontekstach warunkiem sensow­
ności pytań zaczynających się od ‘dlaczego?’ jest to, aby można było 
stwierdzać wyraźne stawianie celów” [Nagel 1970, 26].

Związane jest to ze zdolnością antycypacji. Człowiek posiada umie­
jętność prognozowania, przewidywania przyszłych zdarzeń, w tym także 
skutków własnych działań. Niektórych z nich nie jest w stanie zmienić 
czy odwrócić (zwłaszcza tych przyrodniczych, naturalnych), ale może 
wpłynąć na przebieg lub czas wystąpienia wielu z nich (zbierając plony 
przed wystąpieniem przymrozków czy pory deszczowej, których nadej­
ściu nie może przeszkodzić, albo dzięki ćwiczeniom fizycznym i kształ­
towaniu nawyków żywieniowych opóźnić proces własnego starzenia 
i czas nadejścia śmierci, która jest nieunikniona). Są to działania czy 
praktyki dostępne dzięki kulturze (umiejętnościom agrotechnicznym, 
wiedzy medycznej itd.), ale nie wymuszane czy narzucane przez nią.

Według wykładni symbolicznego interakcjonizmu, udział w kultu­
rze poszerza zakres wolności i to w sposób proporcjonalny. „Wolność 
jest funkcją stopnia uwzględnienia dotychczasowego doświadczenia 
i praktyki danej społeczności. Zatem -  mówiąc inaczej -  im bogat­
szy udział jednostki w kulturze, im szerszy zasób symboli, za pomo­
cą których potrafi sobie opisać swoje i innych działanie, tym większa 
jej wolność: jej możliwości skutecznego zachowania się w nowych sy­
tuacjach są większe.[...] W tym sensie zatem w ogóle partycypacja 
w określonej kulturze -  choćby niewielka -  przysparza wolności” [Krze­
miński 1995, 85, 87], a nie determinujących uwarunkowań. Gdyby było 
inaczej, zwiększanie zakresu udziału w kulturze oznaczałoby wzrost 
zakresu uwarunkowania przez nią, a więc kulturowego zdeterminowa­
nia zachowań. „Okazuje się jednak, że przynajmniej w humanistyce 
polskiej interakcjonizm staje się wyłącznie socjologią. Jego zaintereso-



wanie indywidualnością ‘aktora’ interakcji jest pozorne; zatrzymuje się 
na tradycyjnej już granicy ciekawości nauk humanistycznych dla ludz­
kiego indywiduum i jego swoistości” [Pietraszko 1992, 133]. Nieprze- 

- kraczanie tej granicy ciekawości jest powodowane wskazywanym wcze­
śniej brakiem zainteresowania dla ludzkiej wolności i indywidualnej, 
intencjonalnej aktywności. Do dziś najbardziej bodaj znaną rozprawą 
o wolności napisaną z pozycji kulturalistycznych pozostaje książka Eri­
cha Fromma o mechanizmach ucieczki od niej, napisana w połowie XX 
wieku, na podstawie obserwacji procesów zachodzących jeszcze wcze­
śniej. Tymczasem kilkadziesiąt lat później, na początku następnego 
stulecia, zamiast „ucieczki od wolności” mamy -  przynajmniej w kultu­
rze Zachodu -  do czynienia ze zjawiskiem „ucieczki od konieczności”, 
kwestionowania i odrzucania tego, co nieuchronne, wymuszone, narzu­
cone czy choćby tylko nakazane. W przeciwieństwie do mechanizmu 
psychospołecznego, który powodował, że ludzie gotowi byli wyrzec się 
wolności, by zapewnić sobie bezpieczeństwo, obecnie „jesteśmy skłon­
ni oddać wiele bezpieczeństwa w zamian za pozbywanie się kolejnych 
ograniczeń krępujących wolność wyboru” [Bauman 2001, 22]. Błąd 
często popełniany w analizie tych procesów, to mylenie ja podmioto­
wego (intencjonalnego) i ja przedmiotowego (odzwierciedlonego) lub 
w ogóle ignorowanie tej różnicy, wskazanej i wyeksponowanej właśnie 
w teorii symbolicznego interakcjonizmu. O emancypacyjnym, wyzwa­
lającym charakterze i roli kultury, jako mającej zdolność i moc uwal­
niania od alienacji i niebezpieczeństwa reifikacji człowieka, przekonu­
je także frankfurcka szkoła krytyczna.

Wyjaśnienia finalistyczne stosował Weber wobec tzw. przez nie­
go działań celowo-racjonalnych (działań racjonalnych ze względu na 
cel). Można je odnieść do znacznej części kultury materialnej (tecli- 
niczno-użytkowej), w której działania ludzkie są ukierunkowane na 
wytwarzanie, produkowanie, konstruowanie. Szerokim zastosowaniem 
tego rodzaju interpretacji są też wyjaśnienia odwołujące się do psycho­
logicznie i kulturowo, a nawet naturalistycznie rozumianej kategorii 
potrzeby. W takim jej ujęciu jest to stan domagający się zaspokojenia, 
osiągnięcia innego (niż aktualny) stanu jako celu powziętych dążeń. 
Odwołując się do potrzeb, które skłaniają do działania, Giddens posłu­
guje się pojęciem „motywacja” [Giddens 2001, 128]. Maslow stwier­
dza, że pogłębiona analiza potrzeb (której jest skądinąd mistrzem,

99



dzięki powszechnie znanej ich kategoryzacji i hierarchizacji) „osta­
tecznie zawsze prowadzi do pewnych celów lub potrzeb, które zdają się 
być celami samymi w sobie, niewymagającymi dalszych uzasadnień ani 
dowodów [...]• Innymi słowy, badanie motywacji musi być po części ba­
daniem ostatecznych ludzkich celów, pragnień lub potrzeb” [Maslow 
2006, 49-50]. Nawet jeśli potrzeby te mają charakter czy źródła natu- 
ralistyczne (jako odczuwanie zjawisk fizjologicznych czy biologicznych, 
np. głodu, zimna, napięcia seksualnego czy zmęczenia), to sposoby ich 
zaspokajania mają charakter kulturowy (co i jak się je, czym się chroni 
od zimna, jak i kiedy się odpoczywa, jak i z kim zaspokaja potrzeby sek­
sualne etc.). Z punktu widzenia psychologii humanistycznej dążenia te 
skierowane są na osiągnięcie pewnych stanów duchowych lub mental­
nych. „Nie samo zaspokojenie jakiejś potrzeby jest więc istotne, tylko 
to, czemu ono służy” [Jagoszewska 1995, 19], zatem dla wyjaśnienia 
zachowań temu służących trzeba się odwołać do jakiegoś innego, po- 
zanaturalnego celu. Zwłaszcza „potrzeba psychologiczna związana jest 
z kulturowo usankcjonowanymi wartościami nie tylko w ten sposób, 
że jej redukowanie zgodne ze standardem kulturowym osobowości, 
a więc redukowanie respektujące ten standard -  jest wartością usank­
cjonowaną kulturowo. Samo to redukowanie polega przecież, w takiej 
mierze, w jakiej jest autonomiczne, na subiektywno-racjonalnym re­
alizowaniu określonych, usankcjonowanych przez standard wartości. 
Z tymi więc wartościami związana jest zasadniczo potrzeba psycho­
logiczna” [Kmita 1985, 94-95]*, albo -  inaczej mówiąc — potrzeba ta 
związana jest z ukierunkowaniem na realizację kulturowo usankcjo­
nowanej wartości jako celu działania. Jak stwierdza Maslow, wynika 
to stąd, że „dwie różne kultury mogą dostarczać zupełnie odmiennych
* Kmita wprawdzie -  jak już zaznaczyliśmy -  zaspokojenie potrzeby interpretuje 

jako zdeterminowane, gdyż podlega „zdeterminowaniu funkcjonalnemu”, to jed­
nak jest zupełnie różne od zdeterminowania przyczynowo-skutkowego, zmienia 
bowiem następstwo członów relacji determinującej: w uwarunkowaniu przyczy­
nowo-skutkowym za przyczynę można uznać tylko to, co „występuje nie później 
(co najmniej)” od skutku, w uwarunkowaniu funkcjonalnym takiego zastrzeżenia 
nie ma. Można byłoby więc wdać się w dyskusję, czy uwarunkowanie, w którym 
czynnik uwarunkowujący jest poprzedzony przez uwarunkowany, trafnie nazywa 
się zdeterminowaniem. Poprzestańmy na konstatacji, że nie jest to zdetermino­
wanie przyczynowo-skutkowe. Podobnie arystotelesowskie pojęcie „przyczyny ce­
lowej” jest rozbieżne ze współczesnym, deterministycznym rozumieniem relacji 
przyczynowo-skutkowej. Potrzeby wymagają zaspokojenia, są na to zaspokojenie 
nakierowane, ale go nie powodują, nie determinują.

1001



sposobów zaspokojenia określonego pragnienia, powiedzmy, poczucia 
własnej wartości. W jednym społeczeństwie poczucie własnej wartości 
uzyskuje się będąc myśliwym, w innym — wielkim uzdrowicielem lub 
osobą wyjątkowo powściągliwą itd.” [Maslow 2006, 50].

To samo dotyczy powstrzymywania się od zaspokajania takich po­
trzeb. Na przykład niektórzy wolą umrzeć z głodu, niż zjeść mięso wie­
przowe lub wolowe. Gzy zachowanie takie należy wyjaśniać w katego­
riach deterministycznych (jako uwarunkowane kulturowo), czy raczej 
finalistycznych (jako zorientowane na jakiś cel, w tym przypadku escha­
tologiczny, np. osiągnięcie zbawienia czy odpowiednio atrakcyjnej inkar- 
nacji poprzez działania określone kulturowo)? Wydaje się, że poprzesta­
nie na tych pierwszych byłoby niezadowalające i dawało interpretację 
niepełną. Czy powstrzymywanie się zakonników od zaspokajania po­
trzeb seksualnych da się wytłumaczyć zdeterminowaniem kulturowym, 
czy raczej wyborem przez nich pewnej formy życia -  niedopuszczającej 
zaspokajania potrzeb seksualnych — jako prowadzącej do osiągnięcia 
pewnego zamierzonego celu, według pewnej kulturowej wykładni? Po­
dobne wątpliwości co do kulturowego zdeterminowania można zgłosić 
wobec różnych innych form ascezy, wyrzeczeń i poświęceń.

Działania celowościowe nie ograniczają się do celowo-racjonal- 
nych. Także te o charakterze magicznym są podejmowane i ukierunko­
wane na osiągnięcie pewnego celu, wywołanie pewnego eiektu, zreali­
zowanie pewnego zamierzenia. Podobnie jest z czynnościami rytualno- 
obrzędowymi (tak czy inaczej rozumiane zbawienie to cel większości 
działań podejmowanych w sferze sacrum). Trzeba też zauważyć szcze­
gólną kategorię działań celowościowych, jaką stanowią te wynikające 
z motywacji hubrystycznych, wyrażających się w dążeniu do znaczenia, 
pozycji, rangi —określanego społecznie i kulturowo (poprzez kulturowe 
określanie, co jest znaczące, ma wysoką rangę czy daje wysoką pozy­
cję). „W naszych czasach rozwija się także rywalizacja w dziedzinie na­
uki i sztuki. Są to działania skierowane ‘ku symbolom’. W czynnościach 
tych, poza motywacją poznawczą i estetyczną, istotną rolę spełniają 
dążenia hubrystyczne” [Kozielecki 1996, 61].

Zwłaszcza zachowania nakierowane na realizację lub urzeczywist­
nienie pewnych wartości lub idei nie dadzą się przekonująco wyjaśnić 
deterministycznie i wymagają interpretacji teleologicznych (analizują­
cych nastawienie na wartości). „Slera wartości i idei, procesy tworzenia

101



osobowej, kulturowej i społecznej tożsamości, nie mówiąc już o różnych 
wymiarach twórczości, sprawiają, iż działamy nie tylko powodowani 
statycznymi ‘wzorami zachowań’, wymuszani jednokierunkowym cią­
giem zależności. Działania te wynikają nie tylko ‘z czegoś’, skierowane 
są również ‘ku czemuś’, czasem wbrew środowisku, nieuniknionych jak 
się wydawało konieczności, nawet wbrew sobie, jeśli skierowane są na 
alternatywny projekt siebie.

Gdy mówimy o kulturze jako zasobie i dynamizmie wartości, jako 
drodze ku tożsamości i twórczości, nie jest to możliwe bez właściwego 
im, swoistego ‘wektora sensu’, pewnego teleologicznego i powinnościo- 
wego porządku” [Korporowicz 1995, 43].

Ponadto, jak stwierdzał Maslow, proces ten nie ma końca, zaspo­
kojenie bowiem jakiegoś pragnienia (urzeczywistnienie celu) otwiera 
perspektywę pojawienia się kolejnego. ,Jeśli jedno pragnienie zostaje 
zaspokojone, to na jego miejsce pojawia się inne. Kiedy z kolei to jest 
zaspokojone, jeszcze inne wysuwa się na plan pierwszy itd. Dla istot 
ludzkich charakterystyczne jest to, że niemal zawsze, przez całe życie 
czegoś pragną” [Maslow 2006, 52]. Pełna lista takich pragnień, któ­
rych realizacja zamykałaby proces pojawiania się nowych, nie istnie­
je [tamże, 53], Levinas dokonał na tej podstawie rozróżnienia między 
potrzebami, które mogą zostać zaspokojone, a pragnieniami, których 
zaspokoić -  zatem unieważnić — się nie da.

Jeśli wziąć pod uwagę, że kulturajest wytworem ludzi, to stwierdze­
nie jej determinującego wpływu na aktualnych uczestników prowadzi 
do konstatacji o uwarunkowaniu ich przez jej niegdysiejszych twórców. 
„Na pytanie o to, co warunkuje proces kulturowy, kulturolog odpowie, 
że kultura jest procesem samowystarczalnym i samodeterminującym. 
Kultura zatem warunkuje samą siebie. Czyż jednak stwierdzenie, że 
jakieś zdarzenie spowodowane zostało przez kulturę, a w małym, wręcz 
znikomym stopniu przez uczestników, czyli jednostki, będące narzę­
dziem kultury, nie jest powiedzeniem, w inny sposób, tego, że kultura 
jest uwarunkowana bardziej przez tych, którzy żyli wcześniej niż przez 
jej współczesnych?” [Różycki 1995, 144-145]. Otóż to! Eksponowanie 
uwarunkowania przez kulturę oznacza przypisywanie oddziaływa­
nia poprzez nią tych, którzy wywarli na nią wpływ (ukształtowali ją) 
w przeszłości, przy jednoczesnym kwestionowaniu możliwości wywiera­
nia takiego wpływu przez tych, którzy żyją obecnie.



Można wybrnąć z rysującej się tu sprzeczności, stosując zapropo­
nowane przez Kmitę odróżnienie między wyjaśnianiem pojawienia się 
jakichś nowych elementów w kulturze oraz ich w niej upowszechnienia. 
To pierwsze sugeruje on tłumaczyć w kategoriach „psychologiczno-in- 
dywidualistycznych” (przy respektowaniu zasady indywidualizmu me­
todologicznego), to drugie zaś w formule wyjaśnień „antyindywiduali- 
styczno-funkcjonalnych” (zgodnie z antyindywidualizmem metodolo­
gicznym). „Wyjaśnianie pierwszego typu usiłuje wskazać indywidualne 
pochodzenie poszczególnych treści kultury symbolicznej, wyjaśnianie 
typu drugiego usiłuje wskazać społeczne powody powszechnego re­
spektowania tych treści” [Kmita 1994, 68]. W istocie więc chodzi o dwa 
różne typy wyjaśniania, z których co najmniej to pierwsze, odnoszące 
się do powstawania kultury (tworzenia jej) nie ma charakteru deter­
ministycznego (przyczynowo-skutkowego) uwarunkowania. Znaczy to, 
że jeśli nawet kultura jest systemem reguł (jak twierdzi Kmita), to 
nie ma nadrzędnych wobec niej reguł (metareguł), które dyktowałyby, 
jakie to mają być reguły. Reguły wyznaczane przez kulturę same nie są 
więc zdeterminowane, zatem nienaruszalne czy niezmienne. „Reguły, 
jak kultury, nie są ani czysto przypadkowe, ani sztywno zdetermino­
wane — co pozwala stwierdzić, że wiążą się z ideą wolności” [Eagleton 
2000, 4],

Poza innowacyjnymi i kreatywnymi, trudno jest przy pomocy uwa­
runkowań i interpretacji deterministycznych wyjaśnić zachowania 
i postawy niekonwencjonalne, kontestatorskie, prowokacyjne. W przy­
padku tych ostatnich nie wystarczy nawet kategoria wyjątku, nienor­
malności czy nieudanej socjalizacji (kulturalizacji), stosowana zwykle 
do tłumaczenia nietypowości i niestandardowości. Kontestacja czy 
prowokacja odnosi się przecież do czynników kulturowych dobrze zna­
nych i rozumianych, bo tylko takie można świadomie kwestionować czy 
negować. Jeśli wziąć pod uwagę rolę, jaką we współczesnej kulturze -  
w tym także popularnej, masowej -  odgrywa kontestacja i prowokacja, 
trudno się ograniczyć do prób wyjaśniania w kategoriach determini­
stycznych zjawisk i procesów w tej kulturze zachodzących.

Owszem, można uznać, że kwestionowanie uwarunkowań działa­
jących we własnej kulturze stało się po prostu cechą tej kultury, a więc 
jest przez nią samą stymulowane (tak np. traktuje i opisuje kulturę 
zachodnią kulturalista Szahaj; znaczyłoby to, że kultura nie tylko de­

103



terminuje samą siebie, ale też kontestuje samą siebie). Ale przecież 
kontestacja nie jest w niej nakazem czy tym bardziej przymusem, jest 
ona możliwa tylko w koegzystencji z tym, co kontestuje i co ma w niej 
swoich uczestników i obrońców, na przekór którym się dokonuje. Jedne 
zachowania i postawy dadzą się więc wyjaśnić zamiarem utrwalania 
pewnych wartości i cech kultury, a inne dążeniem do ich podważania, 
kwestionowania i zmiany. W obu przypadkach mamy do czynienia z za­
miarami, dążeniami, działaniami ukierunkowanymi, zorientowanymi 
na cel, a nie uwarunkowanymi, zdeterminowanymi.

Co więcej, to te nonkonformistyczne, świadomie kontestatorskie 
są bardziej innowacyjne, a zatem kulturotwórcze. Religijne, artystycz­
ne, naukowe podstawy wielu dzisiejszych nawet tych bardzo tradycyj­
nych już kultur powstały w wyniku działań kwestionujących i podważa­
jących uprzednie standardy, normy i wartości. Budda, Jezus czy Maho­
met, podobnie jak Caravaggio, Goya czy impresjoniści, albo Kopernik, 
Galileusz czy Darwin kwestionowali i odrzucali dominujące wierzenia, 
upodobania i przekonania, proponując i ustanawiając nowe, często po­
strzegane jako obrazoburcze, heretyckie czy szkodliwe, wielu z nich za­
tem oraz im podobnych kontestatorów i innowatorów miało poważne 
kłopoty związane z ich propagowaniem. Można o nich za Kozieleckim 
powiedzieć: „Autonomia myślenia tych jednostek, ich innowacyjność 
i opór stawiany skostniałym strukturom były często źródłem samotno­
ści i cierpienia” [Kozielecki 1996, 25]. Taką charakterystykę twórcze­
go człowieka i jego działalności potwierdza Ricoeur: „w samotności, 
buncie i niezrozumieniu leży jego szansa; doprowadza do powstania 
czegoś, co zrazu będzie budzić zgorszenie, wprowadzać w błąd, a do­
piero po latach zostanie uznane za prawdziwy wyraz narodu. Takie jest 
dramatyczne prawo twórczości konstytuującej kulturę” [Ricoeur 1991, 
174]. Można też spojrzeć na tę kwestię z odwrotnego punktu widzenia: 
zachowania konformistyczne, uwarunkowane, oparte na podporząd­
kowaniu mechanizmom kultury i prostej reprodukcji socjokulturowej, 
prowadzą do stagnacji, marazmu, a w rezultacie do zacofania kultury, 
w której występują.

Wyjaśnienia teleologiczne zyskują na adekwatności i użyteczno­
ści, jeśli weźmiemy pod uwagę autoteliczny charakter wielu dziedzin 
kultury, a więc takiż sam charakter zachowań osób w nich uczestni­
czących. Jak stwierdzała Kłoskowska, „biografie i autobiografie wielu



uczonych świadczą o niewątpliwie autotelicznych motywach ich pracy 
wymagającej ogromnego wysiłku, osobistych wyrzeczeń, przeciwsta­
wiania się nie tylko utartym poglądom, ale społecznym autorytetom 
i narażania się na dotkliwe praktyczne konsekwencje” [Kłoskowska 
1991, 35]. Dotyczy to nie tylko nielicznych dziedzin i form zachowań 
odnoszących się do wysoko usytuowanych i autonomicznych wartości, 
albowiem jako autoteliczną można traktować także choćby rozrywkę 
— służy ona wszak... rozerwaniu się [Grad 2001, 197]. O zabawie, któ­
ra „jest celem samym w sobie”, pisał w ten sposób najbardziej znany 
jej badaczjohan Huizinga [1985, 48]. „Tak też zabawa jest określana 
przez większość antropologów i socjologów kultury: zabawa jest celem 
sama w sobie i nie jest środkiem realizacji jakiegokolwiek celu poza 
nią, jest czynnością uprawianą dla niej samej” [Filipiak 2003, 59]. Wie­
le form zabawy ma charakter nonkonformistyczny, przekorny, konte- 
statorski, zwłaszcza te oparte na elementach prześmiewczych, saty­
rycznych, kpiarskich, karykaturalnych, szyderczych (o czym szerzej 
w rozdziale następnym).

Osobną kwestią jest, czy zachowania celowe są efektywne, a więc 
realizują faktycznie zamierzony cel. Jak stwierdza Kozielecki, „poza 
dość nielicznymi wyjątkami człowiek nie osiąga w pełni swoich celów; 
rozbieżność między zamiarem a efektem wzrasta często do krytycznych 
rozmiarów. Częściowe lub globalne niespełnienia są cząstką ludzkiego 
losu” [Kozielecki 1996, 104]. Co do niektórych celów niemożliwe jest 
nawet sprawdzenie ich osiągnięcia (np. zbawienia), oprócz niespełnie­
nia cząstką ludzkiego losu jest też niepewność spełnienia. Lecz to nie 
zmienia celowościowego charakteru ludzkich działań; to, że cel nie zo­
stał osiągnięty lub że nie da się tego ustalić, nie zmienia tego, że dąże­
nie do niego było motywacją działania, a więc, że było ono celowe.



OSOBA LUDZKA 
WOBEC SYSTEMU KULTURY

W naukowej działalności poznawczej, jak już stwierdzono, powszech­
nie i rutynowo stosuje się procedury abstrakcji, idealizacji i generaliza- 
cji, a w ich wyniku dochodzi do formułowania twierdzeń stanowiących 
uogólnione prawa. Wartość i ranga tych praw są tym wyższe, im one 
są ogólniejsze. To budzi wątpliwości co do użyteczności takich metod 
poznawczych i schematów teoretycznych wobec indywidualnych osób 
ludzkich. Bo w obowiązującym paradygmacie nauki, domagającym 
się od wszystkich dyscyplin postępowania poznawczego, rozumianego 
jako wyjaśnianie nomologiczne, naukowe poznawanie tego, co indy­
widualne, musiało być uznane za niemożliwe. Wiedza o określonym 
indywiduum, a w szczególności o niepowtarzalnym zespole jego cech 
własnych, nie może bowiem ani stanowić naukowego prawa, ani być 
wyprowadzana z jakiejś ogólnej wiedzy o cechach rodzaju, zbiorowości 
czy typu [Pietraszko 1992, 136].

Wątpliwościom co do takiej metody budowania i stosowania ogól­
nych praw dał wyraz już Soren Kierkegaard, formułując je z egzysten- 
cjalistycznego punktu widzenia, broniącego autonomii osoby ludzkiej 
i jej egzystencji, która jest zawsze jednostkowa i niepowtarzalna. Na­
uka o człowieku, czyli antropologia przeważnie ignoruje takie zastrze­
żenia i obiekcje, opisując człowieka jako istotę standardową, podlega­
jącą pewnym prawidłowościom i dającą się uchwycić w ogólne schema­
ty interpretacyjne. Antropologia fizyczna ujmuje go poprzez typowe 
cechy fizyczno-biologiczne, a więc jako osobnika gatunku homo sapiens. 
Antropologia społeczna odnajduje w nim zunifikowane właściwości 
i wpływy środowiska społecznego, w którym człowiek wzrasta i funk­
cjonuje. Antropologia kulturowa dostrzega wprawdzie swoistość jego

106



życia duchowego, lecz traktuje je jako spełniane według określonych 
wzorów kultury. Malinowski czy Lévi-Strauss, a więc twórcy i reprezen­
tanci najbardziej wpływowych teorii w zakresie antropologii społecznej 
i kulturowej* -  czyli funkcjonalizmu i strukturalizmu -  są wyrazicie­
lami dominacji naturalistycznego modelu interpretacji, opartego na 
„poszukiwaniu praw (lub hipotez) dotyczących przyrody (albo kul­
tury lub społeczeństwa, jeśli weźmiemy pod uwagę nauki społeczne) 
i powiązania między tym, co ogólne (prawo, hipoteza) a tym, co szcze­
gółowe [...], gdzie pierwsze, w sensie logicznym, poprzedza drugie” 
[Zaporowski 2001, 209].

Nauki o człowieku dokonują zatem charakterystyki obiektu swo­
ich badań poprzez jego przynależność do gatunku, rodzaju, wspólnoty. 
Pytane o jego istotę, wymieniają faktycznie cechy typowe dla zbioro­
wości, w obręb której go zaliczają: jest zatem kobietą, Murzynem, ho­
moseksualistą albo Polakiem, robotnikiem, góralem czy katolikiem, 
prawosławnym, Łemkiem, co nie zawsze adekwatnie odzwierciedla 
jego własne, subiektywne poczucie tożsamości, które może tych cech 
nie uwzględniać albo nadawać im osobne, indywidualne znaczenie 
(treść). Tak więc „badacz kultury mówi o człowieku chętnie i często, 
ale ma wtedy na myśli ludzkość, społeczeństwo czy grupę. Gdy na­
wet mówi wprost o człowieku pojedynczym, myśli o jego kontekście 
społecznym; myśli o nim w istocie tylko np. jako o członku określonej 
ludzkiej grupy albo jako o przedstawicielu społeczeństwa, albo jako 
egzemplarzu rodzaju ludzkiego” [Pietraszko 1992, 129], Nawet wów­
czas, gdy używa określenia „jednostka ludzka”, mogącego sugerować 
odwołanie do cech indywiduowych, w istocie stanowi ono „nazwę ogól­
ną bądź zbiorową. Jej aluzyjny związek z myśleniem statystyczno-nu- 
merycznym podkreśla jej programową redukcyjność, która polega tu 
na ujęciu pojedynczego człowieka z perspektywy zbioru, poprzez zbiór 
-  jako jego elementu, jako pojedynczego egzemplarza całej klasy lu­
dzi” [tamże, 130].

Taka identyfikacja poprzez przynależność do ogólniejszej kate­
gorii lub wspólnoty jest, oczywiście, jednostronna, bierze bowiem pod 
uwagę i uwypukla oddziaływanie zbiorowości na tożsamość indywidu-

Równie notorycznemu, co niejasnemu odróżnieniu antropologii społecznej i kul­
turowej niektórzy teoretycy przeciwstawiają pojęcie „antropologii społeczno-kul­
turowej” [Burszta 2001, 159 przyp. 5J.



alną, na ogół ignorując lub lekceważąc relację przeciwną. A to ludzie 
tworzą rodzaj ludzki, struktury społeczne czy wspólnoty kulturowe -  
bez konkretnych ludzi nie byłoby żadnej z nich.

W szczególności nauki społeczne ujmują człowieka jako wytwór 
socjokulturowy, a jego tożsamość i osobowość uznają za wynik od­
działywania czynników o takim wspólnotowym, ponadindywidualnym 
charakterze. „Chociaż bowiem kultura jest jednocześnie faktem psy­
chicznym i zbiorowym, to jednak w tradycyjnym ujęciu antropologii 
i socjologii ujmowana jest ona raczej jako byt ponadindywidualny” [Ol- 
szewska-Dyoniziak 2001, 214], Kultura jest w takim ujęciu nadrzędna 
wobec jednostki. Jej badanie opiera się na założeniach mniej lub bar­
dziej radykalnego antyindywidualizmu metodologicznego. W dawnych, 
prenaukowych sformułowaniach kultura była indywidualnym przymio­
tem osoby ludzkiej, nadającym jej znaczenia i autonomii. W okresie 
kształtowania się naukowych teorii kultury, a więc zwłaszcza w XIX 
wieku, zaczęto ją  utożsamiać ze społeczeństwem, nadawać społeczny 
wymiar, wreszcie zaś społeczny status. „Ponieważ przypadało to zara­
zem na czas, w którym ustalało się przeświadczenie, iż funkcją nauki 
jest wyjaśnianie, rozumiane jako rozpoznawanie zależności -  badanie 
relacji między jednostką a społeczeństwem staje się rozpoznawaniem 
stosunku zależności, ale tylko w jedną stronę, mianowicie jako stosun­
ku zależności jednostki od społeczeństwa” [Pietraszko 1992, 131].

Taki uproszczony pogląd i jednostronny sposób ujęcia utrwalił się 
w naukowym podejściu do kultury na długo. „Syntezę tego sposobu 
myślenia stanowi sformułowane w latach 40. i 50. XX stulecia ujęcie 
Talcotta Parsonsa. Kultura to utrzymywany dzięki sankcjom społecz­
nym, zinternalizowany przez jednostki żyjące w grupach, zwarty sys­
tem wartości, norm, zwyczajów i powtarzalnych zachowań, które łącz­
nie gwarantują powielenie cech kulturowych oraz trwałość struktury 
społecznej” [Buchowski 2008, 17]. Od tego czasu i do niedawna rozwój 
osobowości utożsamiano więc z postępami socjalizacji. „Warto przypo­
mnieć, że jeszcze w latach sześćdziesiątych rozwijająca się intensywnie 
psychologia przystosowania traktowała jako dewiację psychiczną każ­
dą formę rozbieżności między pragnieniami jednostki a przypisaną jej 
rolą. Psycholodzy i psychiatrzy kompromitowali się próbami diagnozy 
wybitnych talentów jako formy patologii na równi ze zboczeniem spo­
łecznym lub seksualnym. Jakkolwiek by się to wydawało bezsensowne,

108



czynili tak tylko dlatego, że talent wychodzi poza średnią statystyczną” 
[Obuchowski 2000, 29—30].

Dopiero w latach 70. zaczyna się pojawiać traktowanie kultu­
ry jako ludzkiego wytworu, a człowieka jako czynnika sprawczego 
w kulturze -  a więc odejście od wcześniejszych schematów interpreta­
cyjnych. „Wprawdzie kultura to nadal ‘zorganizowanie doświadczenia 
i działania ludzkiego za pomocą środków symbolicznych’, jednak nie 
jest już widziana jako skostniała siatka pojęć wdrukowywana w proce­
sie socjalizacji i enkulturacji w konstytucję jednostek, tylko stanowi dy­
namiczną, kłębiącą się, a wręcz burzliwą rzeczywistość spontanicznie 
kreowaną w praktyce społecznej przez zawsze aktywnych jej uczestni­
ków” [Buchowski 2008, 20].

Jednak nadal nawet „w teoriach bardziej współczesnych związ­
ki jednostki z kulturą, społeczeństwem, semiozą czy cywilizacją czę­
sto okazują się ubogie i jednostronnie deterministyczne. Sama istota 
ludzka sprowadzona jest do roli przedmiotu oddziaływań i realizatora 
tego, co jest ustalone poza nią. [...] Takie ujęcia nie wystarczają do 
celów poznania wzajemnych relacji kultury i człowieka” [Jagoszewska 
1995, 9], Istnieje nieproporcjonalnie więcej opracowań dotyczących 
kwestii „kultura a osobowość” niż analiz zależności typu „osobowość 
a kultura”. „Można właśnie stwierdzić, iż we współczesnych koncep­
cjach kultury, choć problem funkcjonowania jednostki w kulturze jest 
zauważalny, traktowany jest marginalnie, incydentalnie i jak gdyby 
w wyniku istnienia pewnego rodzaju przymusu teoretycznego” [Zdro­
jewski 1995, 193]*. Dlatego „wciąż jeszcze, wbrew oczekiwaniom, bada­

* Autor podaje przyczyny i objawy tej powściągliwości teoretyków kultury wobec 
roli jednostki: „wielość i nieadekwatność stosowanych kategorii, antagonistyczne 
sytuowanie jednostki wobec kultury, instrumentalizm [...], różnorodność założeń 
metodologiczno-teoretycznych, psychologizm” [tamże] .Jednak główną przyczyną 
jest bodaj ogólne założenie badań antropologicznych, które Dennis Wrong obnażył 
jako „przesocjalizowaną koncepcję człowieka we współczesnej socjologii”, przeno­
szone na teren antropologii, traktowanej jako nauka o społecznościach ludzkich, 
a nie o człowieku. Kroeber dał takiemu podejściu wyraz w swoim stwierdzeniu, że 
„musimy być przygotowani wyeliminować i zignorować jednostkę, która z punktu 
widzenia kultury może być częściej czynnikiem nieistotnym i mylącym niż czymś 
pomocnym” [Kroeber 1973, 298]. Jeśli nawet antropolodzy deklaru ją-jak  Ma­
linowski -  zainteresowanie jednostką ludzką, to tylko lub przede wszystkim jako 
standardowym uczestnikiem kulturowej wspólnoty: „trzeba przyjąć jako zasadę, 
że przedmiotem naszych badań są stereotypowe formy myślenia i odczuwania 
ludzkiego. Jako socjologowie, nie jesteśmy zainteresowani tym, co A czy B mogą

|109



nia osobowości w mniejszym stopniu wyjaśniają nam istotę kultury niż 
badania nad kulturą istotę osobowości” [Olszewska-Dyoniziak 2001, 
214], Co więcej, wiele z takich badań wikła się w błędne koło ujęć typu 
„osobowość to subiektywny wymiar kultury”, a „kultura to obiektywny 
wymiar osobowości”. Znamienne i wielce wymowne jest, jak wielu auto­
rów opracowań dotyczących relacji osoby ludzkiej i kultury (wspólnoty 
kulturowej) zaznacza, że ich własne ujęcia są niezgodne z podejściem 
antropologii kulturowej, która albo ignoruje wpływ jednostek na kultu­
rę, albo usiłuje go wyjaśniać jako wyraz lub rezultat ich kulturalizacji 
czy socjalizacji (co właśnie prowadzi do owego błędnego koła -  to jak 
jednostka oddziałuje na kulturę, miałoby wynikać stąd, jak kultura od­
działuje na jednostkę). „Przekonanie o socjologicznej naturze osobowo­
ści jest tak powszechne i trwałe, że wiele tekstów na ten temat, nawet 
pisanych przez psychologów, podpiera się odpowiednimi poglądami 
socjologów jako autorytatywnymi; te zaś przesądzają, że ‘osobowość to 
element społeczny w człowieku’” [Pietraszko 1992, 132].

Cytowany już psycholog Kazimierz Obuchowski określa to jako 
tradycyjny, „przedmiotowy standard ewaluacyjny” i przeciwstawia mu 
standard podmiotowy (krócej: kulturę podmiotów -  kulturze przed­
miotów). „Zgodnie ze standardem przedmiotowym powinniśmy po­
strzegać:

siebie jako spełniających kryteria przypisanej nam roli, 
cele nasze jako zgodne z naszymi zobowiązaniami, 
świat wokół nas jako obszar, w którym czynimy to, co do nas na­

leży”,
natomiast osią standardu podmiotowego „jest założenie, że aby 

człowiek mógł rozwijać się jako osoba [...] powinien postrzegać: 
siebie jako źródło swojego postępowania, 
cele własne jako przedmiot swoich intencji, 
świat wokół jako szanse swoich możliwości” [Obuchowski 2000, 

11—12]. W pierwszym standardzie (modelu) kulturowym podstawą są 
instytucje społeczne, natomiast w podmiotowym — jednostka (osoba) 
ludzka (jak pamiętamy, Hanson pokazał niezależność indywidualnego 
i instytucjonalnego poziomu analizy).

odczuwać jako jednostki w przypadkowym toku osobistych doznań -  interesuje 
nas tylko to, co odczuwają i myślą jako członkowie danej społeczności” [Malinow­
ski 1981, 55; por. Nobis 1995J.

110



Oczywiście, próby rozstrzygnięcia, co było chronologicznie i on­
tycznie pierwsze: kultura czy osobowość, skazane są na podobną jało- 
wość, jak usiłowanie rozstrzygnięcia pierwszeństwa i prymatu między 
jajkiem a kurą (czy tym bardziej kurnikiem). Niewątpliwe jest nato­
miast, że nie tylko kultura czy społeczeństwo kształtują osobowość, ale 
także ludzie tworzą i kształtują kulturę oraz kulturowe wspólnoty. Na 
pewno nie powstałyby one i nie mogą istnieć bez ludzi, ci zaś mogą 
rodzić się i istnieć bez nich i poza nimi. Ujęcia kulturalistyczne, trak­
tujące i interpretujące zachowania i przekonania ludzkie jako uwarun­
kowane kulturowo, nie pozwalają wyjaśnić genealogii samej kultury. 
Skoro wszystkie mentalne i behawioralne formy ludzkiej aktywności są 
ukształtowane przez kulturę, to jakie czynniki wpływały z kolei na te 
formy aktywności, które doprowadziły i prowadzą do tworzenia kultu­
ry? Kultura jest systemem reguł (Kmita powiedziałby, że ma charakter 
regulatywny), ale nie istnieją takie nadrzędne wobec niej reguły, któ­
re dyktowałyby, jakie reguły ma ona ustanawiać -  nie jest więc prze­
sądzone, jakie one będą. I rzeczywiście bywają różne. „Istnieje nurt 
filozofii dialektyczno-procesualny, nawiązujący do Heraklita i Hegla, 
uznający priorytet działania przed bytem. Na bazie tego nurtu jest lo­
giczne stwierdzenie, że to kultura stworzyła człowieka. Kolejność on­
tyczna jest jednak odwrotna: to człowiek tworzy kulturę, poprzez którą 
rozwija się i doskonali” [Kowalczyk 2005, 90], Jeżeli zakwestionujemy 
lub zignorujemy narzucającą się jako oczywista konstatację, że kultura 
jest wytworem ludzkim, dziełem ludzkiej inwencji i kreatywności, to 
narażamy się na dziwaczne spekulacje o jej genezie i statusie.

Istnieją takie koncepcje, które usiłują przedstawić genezę kultu­
ry, pomijając lub marginalizując udział człowieka w jej powstawaniu, 
natomiast wskazując inne czynniki -  naturalne lub supranaturalne. 
Te drugie mają jednak charakter pozanaukowy i wynikający stąd wąt­
pliwy status. Chodzi przede wszystkim o wyobrażenia religijne, które 
za twórców kultury uważają bogów, bóstwa lub bezosobowe siły sacrum. 
W takich ujęciach niektóre lub najważniejsze spośród kulturowych 
wytworów (od umiejętności rozpalania ognia i uprawy ziemi, poprzez 
rytuały przejścia i kodeksy moralne, do świętych ksiąg i obrazów) trak­
towane są jako stworzone i przekazane (objawione) lub nakazane lu­
dziom przez owe transcendentne byty (Prometeusza, Jahwe, duchy 
przodków). Takie wyobrażenia genealogii kultury występują zwłaszcza

111



u tych ludów, których światopogląd opiera się (lub opierał w momencie 
powstawania tych wyobrażeń) na chaotycznym synkretyzmie, niezna- 
jącym różnic między sacrum i profanum oraz światem magicznym a real­
nym. Oddziaływanie owych transcendentnych boskich czy magicznych 
czynników towarzyszy ich całemu życiu, które postrzegane jest (zarów­
no w wymiarze biologicznym, jak kulturowym, doczesnym i wiecznym, 
choć bez świadomości różnicy między tymi formami) jako kształtowa­
ne lub przynajmniej współkształtowane, a w znacznym stopniu zdeter­
minowane przez owe czynniki.

Kłoskowska stwierdza dość częstą obecność poglądu o supranatu- 
ralnym pochodzeniu kultury (że jest „darem Opatrzności”) u dawnych 
jej badaczy i teoretyków, także jeszcze w XIX wieku. Jak przypuszcza, 
„metafizyczne argumenty o charakterze religijnym [...] mogły stano­
wić zabieg obronny wobec duchowej cenzury ich epoki, ale mogły także 
być przejawem tradycyjnego stylu retorycznego [...]. W filozoficznych 
teoriach XIX wieku stanowisko to występowało jeszcze w zdecydowa­
nej, kategorycznej postaci, wówczas zwłaszcza, gdy było odnoszone do 
wyodrębnionej dziedziny określanej jako kultura duchowa” [Kłoskow­
ska 1983, 39]. Supranaturalne źródła kultury niekoniecznie muszą być 
jednak uwzględniane nawet przez teoretyków o zdeklarowanym świa­
topoglądzie religijnym, o czym świadczy stanowcze sformułowanie ks. 
Kowalczyka: „Źródłem kultury jest zawsze sam człowiek” [Kowalczyk 
2005, 33]. Inny przedstawiciel tomistyczno-personalistycznej filozofii 
kultury dopełnia tę tezę ujęciem ludzkiego sprawstwa jako kryterium 
identyfikacji i wyznaczania zakresu kultury: „Racją przeto najbardziej 
podstawową, dla której jakiś czyn bądź też jego rezultat mamy prawo 
zaliczyć do kultury -  nie jest jego taki czy inny związek ze współżyciem 
międzyosobowym albo ewentualnie jeszcze dodatnia jego ocena, ale 
po prostu sam fakt, że dany czyn lub skutek danego czynu zrodził się 
w kręgu życia duchowego jako wyraz pełnej natury człowieka” [Rodziń­
ski 1989, 207]. Czyli kulturą jest to, co powstało dzięki człowiekowi jako 
rezultat jego świadomego działania; kulturowe jest to, co specyficznie 
ludzkie. Istnieje wprawdzie — według tej wykładni -  „kultura nadprzy­
rodzona”, ale i ona jest dziełem człowieka, „ma właściwy sobie sens, 
wiążący się z wszystkim tym, co człowiek osiąga wysiłkiem zmierzają­
cym do współdziałania z łaską w porządku właściwego i ostatecznego 
swojego przeznaczenia” [tamże, 209], Oddziaływanie Boga wyraża się



przez wpływ (łaskę) wywierany na człowieka, który „skierowany został 
w Chrystusie i przez Chrystusa do uczestnictwa w życiu Bożym” [tam­
że, 210], które już nie należy do kultury, lecz ją  transcenduje, podobnie 
jak objawienie dokonane przez Boga. Kultura jest — nadal według tej 
wykładni -  ludzką odpowiedzią na „wyzwanie natury, ale i na wezwa­
nie Boże” [tamże, 209].

Przeświadczenie o transcendentnej genealogii kultury trzeba po­
nadto odróżniać od przekonania, że „kultura ma swe korzenie w reli- 
gii”, a jej newralgiczną część stanowi sfera sacrum [Scruton 2006, pas­
sim], co jest niekontrowersyjne z antropologicznego punktu widzenia.

Drugi spośród wskazywanych niekiedy supranaturalnych czynni­
ków wytwórczych lub sprawczych kultury to cywilizacje pozaziemskie, 
które miały rzekomo przekazać swój dorobek Ziemianom podczas wizyt 
na naszej planecie. Tego rodzaju koncepcje (spośród których najbar­
dziej znanąjest przywoływana tu już ta propagowana przez Danikena) 
również nie nadają się do dyskusji w ramach n a u k o w e j  analizy 
genealogii kultury, jako czysto spekulatywne, paranaukowe czy ąuasi- 
-naukowe.

Status naukowy roszczą sobie natomiast koncepcje wiążące pocho­
dzenie kultury z czynnikami jak najbardziej naturalnymi, mianowicie 
genetycznymi (czyli ludzkim genomem). Geneza kultury zostaje spro­
wadzona do genetyki (najbardziej znanym spośród takich ujęć jest to, 
które propaguje Richard Dawkins w głośnej koncepcji „samolubnego 
genu”, w tym kierunku podąża socjobiologia czy psychologia ewolu­
cyjna). Wyrażając to stanowisko innymi słowy, geneza kultury tkwi 
w ludzkiej naturze.

Sam taki pogląd nie jest ani szokujący, ani oryginalny. Co więcej, 
jest w antropologii kulturowej dość rozpowszechniony, naturalistycz- 
na koncepcja potrzeb i adaptatywna rola kultury stanowią podstawę 
funkcjonalistycznych jej interpretacji, a biologicznie (czy wręcz fizjo­
logicznie) rozumiane libido jest czynnikiem kluczowym w psychoanali­
tycznych ujęciach kultury. Różnica w tym, że one nie kwestionują ludz­
kiego uczestnictwa w tworzeniu i kształtowaniu kulturowego odzewu 
na naturalne impulsy, potrzeby czy skłonności. Pozwala to zachować 
rozróżnienie między naturą i kulturą, niezbędne do uchwycenia specy­
fiki i odrębności tej drugiej (co eksponują zwłaszcza te ujęcia kultury, 
które -  jak np. Gassirera — interpretują ją  jako narzędzie wytwarza­

l i



ne przez człowieka w celu uwalniania się od natury, spod jej wpływów 
i uwarunkowań). Jak to sformułowała Kłoskowska, „kultura wynika 
z gatunkowej natury człowieka w sensie filogenetycznym, to znaczy, 
że kultura ludzkości rozpatrywana w perspektywie antropogenezy, po­
przez ogniwa wiodące ku gatunkowi homo sapiens i poprzez fazy jego 
dziejów, nie może mieć innego źródła jak natura tego f ormującego się 
gatunku” [Kłoskowska 1983, 43]. Kultura wypływa z ludzkiej natury. 
Trzeba jednak wyraźnie zaznaczyć, że tak rozumiana natura ludzka 
nie determinuje procesu tworzenia kultury, lecz go umożliwia, zatem 
pozwala na odmienne sposoby jego realizowania, przynoszące wytwory 
różniące się w szerokim zakresie odmian, a nie jednoznacznie przez 
naturę wyznaczone (jak w przypadku rezultatów instynktownych za­
chowań zwierzęcych). Co więcej, taka „klasa zachowań instynktow­
nych, których charakter określa w sposób automatyczny biologiczne 
dziedzictwo gatunku, zostaje z kultury wyłączona” [Filipiak 2003, 40].

W niektórych naturalistycznych interpretacjach genezy kultu­
ry jest ona traktowana natomiast jako wytwór samej i samoczynnie 
działającej w ten kulturotwórczy sposób natury (samolubnego genu, 
ewolucji, zwłaszcza w emergentyzmie jako teorii ewolucji emergent- 
nej), co zaciera tę różnicę i specyfikę (kultura staje się przedłużeniem, 
manifestacją, przejawem natury, niezależnym od woli, aktywności czy 
inwencji człowieka). Jak z wymownym sarkazmem stwierdza Geertz, 
„w dzisiejszej antropologii z łatwością można znaleźć przykłady odro­
dzenia tej intelektualnej tendencji ‘sprowadzania wszystkiego do’ (ge­
nów, bytów gatunkowych, struktury mózgu, konstytucji psycho-seksu- 
alnej)” [Geertz 2003, 74]. Jest to przejaw redukcjonizmu, który sam 
stanowi przedmiot poważnych kontrowersji, odkąd liczni teoretycy 
wskazali na ontyczną odrębność natury i kultury (zwłaszcza symbolicz­
nej) oraz wynikającą z niej i wymaganą w związku z nią różnicę meto­
dologiczną między teorią kultury a przyrodoznawstwem (Geisteswissen­
schaßen i Naturwissenschaßen Wilhelma Diltheya i Fleinricha Rickerta 
czy „współczynnik humanistyczny” Znanieckiego, osobliwości nauk 
społecznych wg Stanisława Ossowskiego itp.).

Glifford Geertz twierdzi, że zarówno naturalizm, jak kulturalizm 
prowadzą do takich samych uproszczeń: „w obu przypadkach rezultat 
będzie taki sam jak to, z czym mamy do czynienia we wszystkich typo­
logicznych podejściach badawczych do naukowych problemów: różni­

114



ce na poziomie poszczególnych jednostek, jak również grup jednostek 
przedstawia się jako drugorzędne. Indywidualność jest tu postrzegana 
jako ekscentryczność, cechy dystynktywne jako przypadkowe odstęp­
stwo od tego, co dla prawdziwego naukowca stanowi jedyny uzasadnio­
ny przedmiot badań: leżącego u samych podstaw, niezmiennego, nor­
matywnego typu” [Geertz 2005, 71]. W przypadku badania uczestnic­
twa człowieka w kulturze ten typ normatywny to typowy przedstawiciel 
tej kultury. Przywołując wskazane już (za Obuchowskim) rozróżnienie 
między ujęciem podmiotowym a przedmiotowym, trzeba zaznaczyć, że 
mielibyśmy tu do czynienia z tym drugim. Różnica między naturali- 
styczną a kulturalistyczną formułą interpretacyjną staje się istotnie 
pozbawiona znaczenia, w obu bowiem „człowiek zostanie zdegradowa­
ny do roli przedmiotu, gdyż stanie się albo uległym narzędziem wła­
snych popędów, albo kalką kultury” [Obuchowski 2000, 238-239],

Wynikającej stąd degradacji, depodmiotyzacji istoty ludzkiej 
nie uniknęli antropolodzy tej miary, co Alfred Kroeber, który pomi­
jając czy pomniejszając rolę człowieka w kształtowaniu kultury, usi­
łował nadać jej autonomiczny, czy wręcz transcendentny status, po­
dobny do idei platońskich. Wydaje się, że do tego rodzaju spekulacji 
i kontrowersji prowadzą wszelkie koncepcje usiłujące zakwestionować 
lub zignorować jedyną dającą się naukowo obronić tezę o pochodzeniu 
kultury, a mianowicie, że jest ona wytworem człowieka, więc jej geneza 
ma charakter antropologiczny i roli człowieka nie może pominąć. A ta 
rola jest indywidualnie zróżnicowana. Nawet gdyby za tralną uznać 
konstatację Ralpha Lintona, że „niewiele jednostek można uznać za 
coś więcej aniżeli epizod w dziejach społeczeństw, do których należały” 
[Linton 1975, 23], to właśnie twórcza rola tych niewielu wymaga ich 
wyodrębnienia.

Wytworzenie przez ludzi nie przeszkadza natomiast temu, że 
wytwory kulturowe mogą zyskać swoistą autonomię, a nawet obiek­
tywność [Ziółkowski 2002]. Dlatego też koncepcja emergentyzmu nie 
znalazła w teorii kultury szerszego odzewu i „nawet w ujęciach autono- 
mistycznych kultura ma charakter allogenetyczny” [Pietraszko 1992, 
63]. A ,jeśli kreatywność i wynalazczość wyłaniają się jako zasadnicze 
właściwości kultury, to na nich powinniśmy skupić naszą uwagę” [Wa­
gner 2005, 72].

115



Pierwotny i podstawowy dla ludzkiej egzystencji fakt, jakim są na­
rodziny, nie ma charakteru społecznego czy kulturowego, lecz należy 
do porządku natury. Z personalistycznego punktu widzenia człowiek 
nie przychodzi więc na świat uwarunkowany czy ukształtowany spo­
łecznie i kulturowo, lecz wolny jako osoba ludzka. Antropologiczny 
punkt widzenia, identyfikujący i charakteryzujący człowieka jedynie 
lub głównie przez cechy przejęte od wspólnoty, w której przyszedł na 
świat, kłóci się z tezą o autonomicznej wolności i godności osoby ludz­
kiej, wyrażoną w Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka („Wszyscy 
ludzie rodzą się wolni i równi pod względem swej godności i swych 
praw” — głosi jej art. 1). Potwierdzeniem tej rozbieżności stało się 
oprotestowanie Deklaracji przez Amerykańskie Towarzystwo Antro­
pologiczne bezpośrednio po jej przyjęciu przez ONZ [Statement 1947; 
por. Washburn 1987], We współczesnej antropologii nie brak jednak 
autorów i poglądów kwestionujących tę jednostronność i schematyzm 
interpretacji ludzkiej osobowości. Przykładem reprezentatywnym jest 
przywoływany już wielokrotnie Clifford Geertz, stwierdzający, że „by­
cie człowiekiem nie oznacza bycia Everymanem; oznacza bycie pewnym 
szczególnym rodzajem człowieka, a ludzie, rzecz jasna, różnią się mię­
dzy sobą [...]. Krótko mówiąc, jeśli pragniemy stanąć z człowieczeń­
stwem twarzą w twarz, musimy zejść do poziomu szczegółu, omijając 
po drodze mylące etykietki, metafizyczne typy i puste podobieństwa, 
aby mocno uchwycić zasadniczy charakter nie tylko różnych kultur, ale 
też różnorodnych rodzajów jednostek, jakie w każdej kulturze można 
napotkać” [Geertz 2005, 73].

Z egzystencjalnego punktu widzenia jedynie własne narodziny są 
faktem, na który człowiek bezspornie nie ma wpływu. Jeżeli zaś jest 
wolny, to ma możliwość samodzielnego kształtowania swojej osobowo­
ści i swobodnego konstytuowania swojej tożsamości. W szczególności 
może również wybierać rodzaj relacji ze wspólnotą kulturową, w której 
przyszedł na świat.

Stosunek ten może być:
1. Kreatywny (innowacyjny). To w takiej postawie i wynikają­

cych z niej rezultatach odzwierciedla się najpełniej rys człowieczeń­
stwa określany mianem homo creator czy ens creans. Kreatywny stosunek 
do kultury najpełniej wyraża samoistność i prymat osoby ludzkiej wo­
bec kulturowej wspólnoty.

116



Maslow wyróżnił w tej postawie dwie formy, fazy: twórczości pier­
wotnej (improwizacyjnej, wyrażającej się w spontanicznej inwencji, 
przebłysku idei) oraz wtórnej, czyli realizacyjnej [Maslow 1982, 179].
0  ile ta druga może być urzeczywistniana przy udziale i z zaangażowa­
niem innych, a więc mieć charakter społeczny, to ta pierwsza jest indy­
widualna. „Twórczy człowiek znajdujący się w fazie inspiracji i twórcze­
go uniesienia traci swoją przeszłość i przyszłość i żyje wyłącznie chwilą 
obecną. Jest w niej całym sobą, całkowicie pogrążony, zafascynowany
1 pochłonięty przez czas teraźniejszy [...]. Nawet już wstępne warunki 
twórczości -  w j a k i e j k o l w i e k  d z i e d z i n i e  -  są także w pe­
wien sposób powiązane ze zdolnością przebywania poza czasem, poza 
sobą, poza przestrzenią, społeczeństwem, historią” [tamże, 183-185; 
podkr. JAM], Ricoeur wyjaśnia, że interpretacja takiej postawy i wyni­
kającej z niej inwencji jako osadzonej w kontekście kulturowym i prze­
zeń określonej, prowadziłaby do sprzeczności: to, co miałoby zostać 
stworzone, byłoby już w danej kulturze zawarte (wyznaczone przez 
nią), a więc nie byłoby nowe, czyli stworzone lub dokonane. O tym, czy . 
innowacja wyraża istotę danej kultury, jest w niej osadzona, zgodna
z nią, można orzec dopiero ex post; „dopiero dzięki nowo zrodzonym 
dziełom dowiemy się, w jakim kierunku rozwijała się kultura tego na­
rodu” [Ricoeur 1991, 174],

Tworzenie kultury nie jest wprawdzie działaniem całkowicie auto­
nomicznym, niezależnym od istniejących już kontekstów kulturowych, 
lecz wnosi do nich wartości, treści czy sensy wcześniej w nich nieobecne 
i niewynikające z nich w sposób samoistny, a tym bardziej samoczynny. 
To dzięki takim osobowościom oraz ich kreatywnym postawom i za­
chowaniom kultura powstaje. Jak przekonuje Barbara Skarga, „huma­
nistyczne nauki wiedzą, że nowatorstwo, inwencja, odmiana to dzieła 
twórczych jednostek, to owoc indywidualnego myślenia” [Skarga 2008, 
25]. Pozostaje mieć nadzieję, że faktycznie wiedzą to także przedsta­
wiciele nauk o kulturze, w tym antropologii kulturowej. Niekoniecz­
nie tak jednak jest. Jak stwierdza Kozielecki, „rzadko zdajemy sobie 
sprawę z różnorodności twórczości. Może ona zachodzić w każdej dzie­
dzinie życia: w nauce, w technice, w sztuce, w religii, a nawet w sporcie 
i w pracach kulinarnych. [...] W każdej społeczności można spotkać 
ludzi, którzy są indywidualnościami, którzy mają wysokie poczucie wła­
snej wartości i którzy cechują się dużym stopniem odwagi. Nie ulegają



oni tak łatwo naciskom zewnętrznym, nie poddają się zabiegom ma­
nipulacyjnym^..]. Stanowią mniejszość, która odgrywa znaczącą rolę 
wżyciu społecznym” [Kozielecki 1996, 12-13, 25].

Maslow potwierdza zarówno wielorakość sposobów i dziedzin ma­
nifestowania się postaw twórczych, rolę odwagi u osób ją  wykazują­
cych, jak i przejawiany przez nie dystans wobec macierzystego środowi­
ska socjokulturowego: „wyniki większości badań nad twórczymi ludźmi 
uwzględniają taką czy inną wersję odwagi: upór, niezależność, samo­
wystarczalność, pewnego rodzaju arogancję, siłę charakteru, siłę ego 
itd., przy czym zdobywanie dzięki nim np. popularności rzadko wcho­
dzi w grę” [Maslow 1982, 193]. Osobista odwaga łączy się z tą postawą 
nie tylko ze względu na śmiałość czy skłonność do ryzyka, potrzebną 
do zapuszczania się na nieznane obszary, formułowania poglądów 
niezgodnych z obowiązującymi czy kształtowania przekonań narusza­
jących dotychczasowe, nie mówiąc o naruszaniu tabu, lecz także do 
stawienia czoła reakcji, z jaką to się może spotkać i często spotyka ze 
strony wspólnoty, tradycyjnych instytucji, uczestników dotychczasowej 
kultury, postrzegających innowacyjne poczynania jako zagrażające jej. 
Ta reakcja i jej niekiedy dotkliwe skutki dla odkrywców, innowatorów 
i twórców jest potwierdzeniem ich odrębności, autonomii wobec rodzi­
mego środowiska społeczno-kulturowego.

W przypadku osobowości twórczych, a zwłaszcza wielkich twórców 
kultury, ich identyfikacja i charakterystyka przez cechy wynikające 
z przynależności do jakiejś wspólnoty jest zatem trudna lub nieistotna, 
a nawet może być dezinformująca co do ich rzeczywistej tożsamości. 
Stwierdzenia, że Jezus z Nazaretu był chrześcijaninem, Karol Wiel­
ki Europejczykiem, a Johann Wolfgang Goethe romantykiem, są tyleż 
prawdziwe, co nieścisłe, ponieważ to właśnie oni inicjowali lub inspi­
rowali powstanie tych wspólnot, systemów czy wzorów kultury*. Podob­
nie konstatacje, że Jezus był Żydem, a Goethe Niemcem, Leonardo 
da Vinci Włochem, a Szekspir Anglikiem, nie wnoszą niczego istotne­
go do charakterystyki ich samych jako twórców i ich dzieł, a zwłasz­

* W przypadku Jezusa tę jego rolę trafniej oddaje anglojęzyczna nazwa zainicjowa­
nej przez niego religii i religijnej wspólnoty -  chństianity, odwołująca się do jego 
postaci jako Chrystusa (Christ), gdy polskie chrześcijaństwo mylnie sugeruje wtór- 
ność tej roli w stosunku do rytuału chrztu, który ustanowiłjan Chrzciciel, ajezus 
mu się poddał (choć etymologia samego słowa „chrzest” wywodzi się zapewne od 
Chrystus).

118



cza ich kulturowej rangi. Próby identyfikowania i charakteryzowania 
poprzez przynależność wspólnotową takich postaci, jak Wit Stwosz, 
Mikołaj Kopernik, Franz Kafka czy Albert Einstein, mogłyby grozić 
wręcz zafałszowaniem i naruszeniem ich rzeczywistej tożsamości, 
która wyraża się właśnie w ich indywidualnym, twórczym kształtowa­
niu kultury ponad partykularnymi wspólnotami, niekiedy świadomie 
i z rozmysłem przez nich porzucanymi czy ignorowanymi. „Dobry arty­
sta czy naukowiec odłącza się od swojej kultury, rozwija się w odmienny 
sposób, swoje idee zaś poddaje przekształceniom, które nie staną się 
nigdy doświadczeniem innych członków jego knltury” [Wagner 2005, 
69]. Charakteryzując ten aspekt postawy twórczej, Maslow stwierdza, 
że „bardzo ważne jest tu zmniejszanie naszej świadomości istnienia in­
nych ludzi, ich związków z nami, zobowiązań, obaw, nadziei itd.” [Ma­
slow 1982, 190], a w innym miejscu pisze o wykazujących taką postawę: 
„Badane przeze mnie osoby z pewnością były bardziej niezależne od 
kultury” [Maslow 2006, 250]. O tym, że to dzieła, a nie przynależność 
określają tożsamość twórców, świadczy ranga oraz charakterystyka 
wybitnych postaci, o których niewiele lub zgoła nic biograficznie nie 
wiadomo, jak Flomer czy wspomniany Szekspir albo artysta określany 
mianem „Mistrz pięknych madonn”.

Postawa twórcza przybiera niekiedy postać indywidualnej samo­
realizacji (twórczego stawania się — jak określił to Gordon Allport, 
adaptacji twórczej -  według Kazimierza Obuchowskiego, kreacji toż­
samości — w ujęciu Hanny Mamzer [1998]) w warunkach kulturowej 
autonomii. „Istota ludzka jest takim a nie innym człowiekiem zależnie 
od treści kultury, jakie w niej tkwią i jakie musi w sobie przezwyciężyć, 
aby uzyskać autonomię psychiczną”. Aby stać się osobą, „samo bycie 
w kulturze nie wystarcza. Człowiek, aby się spełnić, formuje siebie 
sam” [Obuchowski 2000, 236]. Wiele koncepcji rozwoju osobowego, 
kształtowania osobowości i tożsamości (Eriksona, Meada, Kohlberga) 
ujmuje ten proces jako postępującą samoświadomość, autonomizację, 
uniezależnianie, a nie integrację z grupą czy uzależnianie od otocze­
nia kulturowego. Osoba dokonująca takiej kulturowej autonomizacji 
i twórczej samorealizacji, „nie tylko przekracza samą siebie pod różny­
mi względami, ona przekracza również swoją kulturę. Opiera się włą­
czeniu do niej. Staje się bardziej oderwana od swej pierwotnej kultury 
i swego społeczeństwa. Staje się bardziej przedstawicielem swego



gatunku, a mniej -  członkiem swego środowiska” -  wyjaśnia Maslow 
[1986, 20] (i dodaje ze znamiennym sarkazmem: „wyczuwam, że więk­
szość socjologów i antropologów z tym się nie godzi”; skądinąd gdyby 
w jego przytoczonym sformułowaniu zbyt naturalistyczne pojęcie „ga­
tunku ludzkiego” zastąpić słowem „ludzkość” czy określeniem „rodzaj 
ludzki”, wtedy ów ponadkulturowy i uniwersalistyczny rys niektórych 
twórczych dokonań wybitnych postaci stałby się nie tylko jaśniejszy, ale 
też bardziej przekonujący). Dokonuje on odróżnienia tej autokreatyw- 
nej postawy samorealizacji, jako częstszej i w wielu wymiarach się prze­
jawiającej, od „twórczości wyjątkowego talentu”, dostępnej nielicznym, 
zwłaszcza na obszarze kultury symbolicznej [Maslow 2006, 247].

Kreacja własnej tożsamości kulturowej nie oznacza jednak popa­
dania w izolację wobec kulturowego otoczenia. Przeciwnie: badania 
wykazują, że osoby o wyższym stopniu i poczuciu autonomii w tworze­
niu własnej tożsamości kulturowej mają też wyższe poczucie spraw­
stwa wobec tego otoczenia i chętniej angażują się w działania mające 
na celu takie intencjonalnie zamierzone sprawstwo [Mamzer 1998, 45 
i n.]. Kreatywne wobec własnej tożsamości kulturowej, są też kreatyw­
ne, innowacyjne wobec otoczenia kulturowego.

Ghomsky dokonał odróżnienia twórczości rządzonej przez reguły 
od twórczości prowadzącej do zmiany reguł, w pierwszym przypadku 
opartej na wykorzystaniu kompetencji kulturowej, w drugim na jej po­
szerzeniu, wzbogaceniu o treści w kulturze wcześniej nieobecne. Moż­
na ten drugi utożsamić z wyróżnionym przez Mertona innowacyjnym 
sposobem przystosowania jednostki do socjokulturowego otoczenia, 
polegającym na łamaniu reguł, prowadzącym do osiągania kulturo­
wych celów.

W niektórych ujęciach dokonuje się natomiast paralelnego od­
różnienia zakresu i form samorealizacji w zależności od typu kultury: 
w tych tradycyjnych proces samorealizacji jest ukierunkowany na prze­
strzeganie tradycji, a w kulturach wyżej rozwiniętych nabiera cech au­
tonomii, samodzielności, swobody [Cynarski 2003, 80], Można więc 
stwierdzić, że „aktywność twórcza, a nie imperatyw powielania wzorów 
kultury staje się standardem postępowania na coraz większych obsza­
rach świata”, co pozwala sądzić, „że w ramach cywilizacji współczesnej 
powstają warunki do tego, aby twórczy sposób uczestniczenia w życiu 
społecznym stał się dla tego życia typowym, aby jednostka ludzka nie



musiała ograniczać swoich potencjałów rozwojowych w zamian za ak­
ceptację swojego społecznego bytu” [Obuchowski 2000, 56, 57]. Można 
wręcz uznać, że upowszechnienie postawy kreatywnej wobec własnej 
tożsamości kulturowej wynika z konieczności, jaką stwarza dekompo­
zycja tradycyjnych, spójnych i jednoznacznie zakreślonych wspólnot 
kulturowych. W takich warunkach „przyjęcie postawy twórczej staje się 
koniecznością. [...] ‘Wszystko’ -  które otacza i potencjalnie może być 
budulcem dla różnorodnych jednostkowych tożsamości -  jest dodat­
kowo wymieszane, zmienne, nieobliczalne” [Kunce 2003, 118]. Może 
więc dziwić, że „w podręcznikach socjologii kultury próżno by szukać 
treści dotyczących osobowej autokreacji lub samorealizacji” [Cynarski 
2003, 77]. Tym ważniejsze jest ich wskazanie i podkreślenie (o auto­
kreacji tożsamości kulturowej szerzej także w rozdziale następnym).

Twórcza forma ludzkiej aktywności kulturowej jest w niektórych 
ujęciach współczesnej myśli chrześcijańskiej porównywana wręcz do 
kreatywności boskiej. Dawniej „biblijne wyrażenie, że człowiek jest ob­
razem Boga, rozumiano zbyt statycznie, odnosząc je do faktu posiada­
nia czynnika psychicznoduchowego. Współcześnie słusznie akcentuje 
się potrzebę pełniejszego rozumienia wspomnianego wyrażenia, odno­
sząc je do faktu aktywności człowieka. Człowiek podobny jest do Boga 
poprzez fakt twórczego działania, w tym również tworzenia szeroko 
rozumianej kultury: począwszy od kultury agrarnej, o czym wspomina 
Biblia, aż do kultury duchowej” [Kowalczyk 2005, 91].

2. Aktywny (partycypacyjny). O ile tworzenie lub wzbogacanie 
kultury może być uznane za ekskluzywne, dostępne stosunkowo nie­
licznym (choć w szerokim tego słowa znaczeniu, zwłaszcza jako auto- 
kreacja, jest ono udziałem wielu osób), o tyle aktywne w niej uczestnic­
two (partycypacja) jest już postawą dość powszechną. Aktywny udział 
w kulturze wymaga jednak świadomego w niej rozeznania, znajomości 
jej treści. „O ile proces tworzenia kultury wymaga oryginalności i po­
stawy kreatywnej, to wytwory kultury stają się wspólną własnością po­
przez recepcję dostępnej w życiu społecznym wiedzy” [tamże, 33—34], 
a więc dzięki kompetencji kulturowej.

Lecz nie wystarczy kultury i jej zasobu znać ani nawet rozumieć, 
aby w niej uczestniczyć. Wnikliwa choćby znajomość buddyzmu nie 
czyni buddystą, a Talmudu -  żydem, języka rosyjskiego -  Rosjaninem, 
a litewskiego -  Litwinem, sztuki ludowej -  ludowym artystą itd. Nie­



zbędny jest akt utożsamienia się z daną kulturą, a zwłaszcza jej war­
stwą aksjologiczną, aflrmacji jej i swojego w niej uczestnictwa. Jest to 
więc związane z autoidentyflkacją poprzez partycypację, ale aktywną, 
współkształtującą, a przynajmniej utrwalającą treści kulturowe.

Można w tym kontekście powtórnie przywołać wspomniane już 
(w rozdziale drugim) rozróżnienie między uczeniem się kultury, a jej 
zinternalizowaniem, dokonane przez Melforda Spiro. Zinternalizowa- 
nie to obejmuje nie tylko afirmację, lecz także emocjonalne utożsamie­
nie. Odpowiada to temu typowi odniesienia do kultury, który Antonina 
Kłoskowska w zastosowaniu do kultury narodowej nazywa Walencją, 
obejmującą zarówno identyfikację, jak kompetencję kulturową, połą­
czoną z aflrmacją*.

Aktywne uczestnictwo w kulturze można utożsamić z tym, co 
w niektórych ujęciach określa się jako „bycie kulturalnym” i wiąże ze 
świadomym wyborem oraz afirmacją warstwy aksjologicznej (warto­
ści moralnych, estetycznych, poznawczych etc.) danej kultury. Tak 
np. pojęcie kultury -  jako formy indywidualnej partycypacji w cało­
ści zasobów kulturowych -  traktował Edward Sapir [1978, 171 i n.]. 
„Ów świadomy i aktywny udział jednostki w interakcji ze społeczeń­
stwem (grupą społeczną) wyraża się w możliwości samoinicjacji przez 
jednostkę socjalizowaną, w dokonywaniu wyborów wśród oferowanych 
jej wartości i tworzeniu w wyniku tego nowych jakości” [Możdżeńska- 
Mrozek, za: Filipiak 2003, 99]. Odwołując się do metafory „supermar­
ketu kultury”, jaką posługuje się Gordon Mathews, można wyrazicieli 
tej postawy określić jako „dostawców” treści kultury, „nabywanych” 
przez pozostałych jej uczestników; to oni dostarczają, oferują, propa-

„Walencja, czyli przyswojona i uznana za własną kultura, a także identyfikacja” 
[Kłoskowska 2005, 112J; w innym miejscu pisze: „zgodnie z pojęciem Walencji, 
kultura narodowa jako jej istota ma być narzędziem ekspresji, aktywną znajo­
mością czegoś, a nie tylko wiedzą o czymś, nawykiem obcowania z symbolami 
tworzącymi sferę rzeczywistości podzielaną ze zbiorowościami najbardziej bliski­
mi losem, emocjami i rozumieniem wielu ważnych elementów świata” [tamże, 
341], Jednak autorka nie jest w pełni konsekwentna, bowiem w innym miejscu 
[tamże, 390J przedstawia skalę owej Walencji, obejmującą zakres od „zanurzenia 
bezrefleksyjnego” do „wnoszenia wkładu do kultury”. To ostatnie odnosi się do 
twórców kultury, jest wyrazem postawy kreatywnej, natomiast to pierwsze ma 
charakter pasywny, bezrefleksyjny, zatem odzwierciedla postawy ujęte tu jako 
odmienne.



gują, upowszechniają wzory kultury z zasobu wytworzonego przez jej 
twórców.

Ten rodzaj świadomego, zaangażowanego i afirmatywnego uczest­
nictwa w rozwoju kultury umożliwia jej trwanie, bowiem bez aktyw­
nych uczestników kultura ginie, co najwyżej utrzymując status reliktu 
(skanseny nie mają mieszkańców).

3. Pasywny. Ten typ odniesienia do treści kultury i wspólnoty kul­
turowej jest na ogół bezrefleksyjny i mimowolny, wyraża się w nawyko­
wym uleganiu i podporządkowywaniu się im. Symbolicznym wyrazem 
tej postawy może być postać molierowskiego pana Jourdain, który nie 
zdawał sobie sprawy z tego, że mówi prozą. To właśnie taki typ osobo­
wości i postawy można uznać za najtrafniej ją identyfikujący poprzez 
samą tylko przynależność, ponieważ nie wymaga świadomego i do­
browolnego akcesu, lecz jedynie biernego uczestnictwa (współuczest­
nictwa). Wspólnota kulturowa jest jedynym środowiskiem, w którym 
może się ona realizować, a przyswajanie jej wzorów jedynym sposobem 
kształtowania osobowości. Prymat wspólnoty nad osobą i kultury nad 
osobowością jest w tym wypadku bezsporny.

Postawa taka „charakteryzuje się przyjmowaniem postrzeganych 
i respektowanych wzorów jako oczywistych, koniecznych, jedynie moż­
liwych, a więc ‘naturalnych’. Jest to poziom prerefleksji estetycznej, 
schematycznie powielanych, gotowych i niezmiennych wzorców ocen. 
Wiążą się one z dominacją funkcjonalnego aspektu kultury. Jest to sy­
tuacja niemal całkowitego ‘zatopienia’ we własnej, kulturowej przed- 
miotowości, brak poczucia tożsamości i zdolności wykraczania poza 
‘zewnętrzne’ określone role, łącznie z pozycją konsumenta wytworów, 
np. przemysłu rozrywkowego.

Jak wykazuje wiele jakościowo zorientowanych badań uczestnic­
twa w kulturze, oznacza to ograniczenie realnie ukształtowanego typu 
kompetencji kulturowej do odbioru najprostszych, przedstawiających, 
maksymalnie ‘konkretno-sytuacyjnych’, niemetaforycznych i unikają­
cych jakichkolwiek abstrakcji i uogólnień treści.

W sferze języka (kompetencji socjolingwistycznej) jedyną jego po­
stacią jest to, co Basil Bernstein określił ‘kodem ograniczonym’, wraz 
ze wszystkimi jego psychologicznymi, szczególnie poznawczymi i spo­
łecznymi konsekwencjami. [...] Procesy hierarchizowania wartości, 
‘szacowania’ rzeczy, zjawisk i osób mają w tym przypadku charakter



bezrefleksyjny i opierają się na odtwarzaniu reprodukowanych spo­
łecznie stereotypów. Wyobrażenie dobra i zła, piękna i brzydoty, mą­
drości i głupoty ma tu charakter ‘matrycowy’. Dynamika tych procesów 
nie wychodzi poza procedury aktualizowania i powielania [...]. Proce­
sy strukturalizowania relacji, ocena adekwatności zachowań, motywów 
i treści, bez względu na to czy dotyczą one konkretnych sytuacji życio­
wych, czy też mieszczą się w obszarze kultury artystycznej, mają cha­
rakter całkowicie skonwencjonalizowany” [Korporowicz 1995, 50-51 ].

Kmita odróżnia dwie formy partycypacji kulturowej: akceptującą 
i respektującą [Kmita 1994, 39 i n.]. Ta pierwsza nie wymaga mani­
festowania się w konkretnych zachowaniach, lecz świadomego uzna­
wania treści kultury (w rozumieniu społeczno-regulacyjnej koncepcji 
kultury, rozwijanej przez Kmitę, oznacza to akceptację normatywnych 
i dyrektywalnych sądów kształtujących kulturę). Ta druga zaś nie 
wymaga ich akceptacji ani nawet znajomości, lecz jedynie zachowań 
z nimi zgodnych. Można przyjąć, że odróżnienie to odpowiada nakreślo­
nemu tu wyodrębnieniu postawy aktywnej (co odpowiadałoby akceptu­
jącej) i pasywnej (co odpowiadałoby respektującej). Jednak społeczno- 
-regulacyjna koncepcja kultury traktuje świadomość indywidualną oraz 
system subiektywnych przekonań „jako coś niesamodzielnego z zasady, 
coś, co jest pochodne w stosunku do świadomości społecznej, ukształto­
wane przez otoczenie społeczne w ramach działań tworzących prakty­
kę społeczną. Świadomość indywidualna w tym ujęciu stanowi replikę 
sądów należących do tej lub innej dziedziny kultury. [...] Empiryczne 
przejawy indywidualnych czynności podmiotowych, jak również źródła 
różnic indywidualnych w tym względzie, jak dotąd pozostają poza sferą 
penetracji poznawczej badaczy zakładających społeczno-regulacyjną 
koncepcję kultury. Idąc tropem fundatora podstawowych zrębów tej 
koncepcji, interesują się oni zjawiskami z makropoziomu: kulturąjako 
ponadjednostkową rzeczywistością myślową i regulowaną przez nią 
praktyką społeczną” [Zamiara 2001, 185—186]. Nie tylko więc teoria 
ta podlega zarzutom „przesocjalizowanej koncepcji człowieka”, sfor­
mułowanym przez Dennisa H. Wronga, ale nie daje narzędzi do wyja­
śnienia różnic indywidualnych postaw wobec kultury. Jeśli bowiem są 
one uwarunkowane kulturowo, to mamy błędne kolo interpretacyjne 
(postawy wobec kultury wyznacza kultura) oraz brak czynników różni­
cujących te postawy w indywidualnych przypadkach. To istotna słabość 
tej koncepcji w tym punkcie.



Przykładem odróżnienia czynnego zaangażowania od biernego 
współuczestnictwa jest wyodrębnienie „zabawy” i „rozrywki” w ramach 
zakresu zachowań składających się na określenie homo ludens [zob. Suł­
kowski 1984; por. Grad 2001, 194]. „Rozrywka stanowi rezultat przej­
ścia od bezpośredniego udziału w zabawie do obserwowania innych ba­
wiących się. Przyjemność czerpana z czynnego uczestnictwa w zabawie 
zostaje tu zastąpiona przyjemnością oglądania tych, którzy bawią się, 
bądź bawią się dla nas. W tym znaczeniu rozrywka to udział bierny 
w widowiskach masowych i przede wszystkim partycypacja w kulturze 
popularnej dokonująca się poprzez środki masowego komunikowania. 
Dodajmy, iż tak pojmowaną rozrywkę cechuje nie tylko uczestnictwo 
bierne w sensie behawioralnym, czynnościowym, ale jest to udział bier­
ny w sensie myślowym, tj. bezrefleksyjny lub refleksyjny w nikłym stop­
niu” [Grad 1997, 19].

4. Destruktywny (negatywny). Stosunek osoby ludzkiej do kultury
i wspólnoty kulturowej może się wyrażać ich odrzuceniem, negacją, od­
mową partycypacji, rozmyślnym (nie wynikającym z zaburzeń psychicz­
nych) wywoływaniem dezintegracji, zamierzoną (nie mimowolną) de­
strukcją niektórych (niekiedy kluczowych) jej elementów. Polega na za­
kwestionowaniu wartości i norm tworzących treść oraz standardów i re­
guł stanowiących formę uczestnictwa w nich. Może się wyrażać w dwóch 
nieco odmiennych postawach: kontestatorskiej i dewastatorskiej.

a. Postawa kontestatorska zwykle przyjmuje postać kontrkul- 
tury, która stanowi „nazwę zbiorczą różnych nurtów myślenia i form 
działania kwestionujących zastaną kulturę jako całość” [Jawłowska 
1991, 63]. W pewnym ujęciu „kontrkultura” jest wręcz synonimem 
„kontestacji” [tamże, 65]. Wynika często z dostrzeżenia i zakwestiono­
wania niezgodności dominujących form przejawiania się i realizowania 
pewnych wartości kulturowych z ich rzeczywistą treścią bądź konfliktu 
owych wartości lub zachwiania ich hierarchii.

Taki krytyczny, kontestatorski stosunek do kultury był wyrażany co 
najmniej od czasówjanajakuba Rousseau, a szerzej od epoki romanty­
zmu, potem znajdował wyraz i inspirację u Friedricha Nietzschego czy 
Zygmunta Freuda, realizację zaś praktyczną — choćby w postawie bo­
hemy artystycznej i kontestacji modernistycznej. W tej formule można 
ulokować jednak także znacznie dawniejszych kontestatorów rodzimej 
kultury, takich jak Diogenes czy nawet Sokrates. W okresie współcze­

125



snej kontestacji hipisowskiej dość często za jej patrona przyjmowano 
lub wskazywanojezusa.

Mimo nader licznych i znaczących przejawów, ten rodzaj postaw 
był jednak przez antropologię kulturową ignorowany. Dopiero masowe 
i wpływowe ruchy kontrkulturowe lat sześćdziesiątych XX wieku pobu­
dziły antropologów do refleksji nad takim rodzajem postawy i skłoniły 
do prób jej analiz. Wtedy też pojawiło się samo określenie „kontrkul- 
tura” (counter-culture [Roszak 1969]). Dziś jest już jasne, że tradycja 
i kontestacja odgrywają co najmniej równoważne role w kształtowaniu 
współczesnej kultury i odnoszeniu się do niej przez jej uczestników. Au­
torzy wstępu do tomu poświęconego dziedzictwu kontrkultury lat 60. 
i 70. określają wręcz kontrkulturę jako „praktykowanie antropologii”. 
Podobnie bowiem jak w przypadku antropologów, kontrkulturowi kon- 
testatorzy usiłowali spojrzeć na własną kulturę z perspektywy innych, 
zwłaszcza „dzikich” -  stąd inspiracje innymi tradycjami i formami kul­
tury, zwłaszcza wschodniej, orientalnej, ale też afrykańskiej. Jest jed­
nak pewna różnica wobec postępowania dawnych antropologów, „akt 
kontrkulturowy polegał bowiem nie na tym, by spojrzeć na samych sie­
bie odwiedziwszy najpierw innych, jak czynili klasyczni badacze tereno­
wi (na przykład z gruntu egzotycznych mieszkańców wysp Trobriandz- 
kich, Andamańskich czy Indian Zuni), lecz by spojrzeć -  niejako okiem 
‘dzikiego’ i ‘obcego’ — na własne społeczeństwo i szukać nań pomysłów 
alternatywnych” [Burszta, Czubaj, Rychlewski 2005, 8].

Kontestacja często przyjmuje formę ludyczną, nie bez powodu. 
Zabawa bowiem (w szerokim tego słowa znaczeniu, obejmującym za­
chowania szydercze, kpiarskie, prześmiewcze) stanowi typowy z kul­
turowego punktu widzenia sposób wyrażania dystansu do norm i stan­
dardów w danej kulturze obowiązujących. Tego „rodzaju sens konte­
stacyjny czynności ludycznych polega na komunikowaniu (częściowe­
go) wyemancypowania się od zniewalającego wpływu norm społecz­
nych, pewnych przymusów kulturowych” [Grad 1997, 33], W kultu­
rach tradycyjnych taka forma kontestacji jest jednak tylko częściowa 
(pozostają nienaruszone tabu), czasowa (dokonywać się może jedynie 
w wyznaczonym czasie na zabawę przeznaczonym, np. w karnawale) 
i doraźna (potem trzeba powrócić do respektowania kulturowych norm 
i rygorów). W nowoczesnej kulturze zachodniej nabrała charakteru 
całościowego i permanentnego (stąd jej określenie jako karnawaliza-



cji). Taki charakter miał np. wspomniany ruch hipisowski. Uczynienie 
z muzyki rozrywkowej (rock’n’rollowej i rockowej) podstawowej formy 
ekspresji tej postawy kontestatorskiej, a z festiwalu w Woodstock -  
z jego beztrosko zabawową atmosferą — „kultowego” wydarzenia w jej 
manifestowaniu, pozostawało w zgodzie z ludyczną formą kontestacji, 
lecz wykroczyło poza te ramy.

Wielu krytyków oskarża ten typ postaw wobec kultury właśnie za 
zabawowy, niepoważny i nieodpowiedzialny. Często oskarżenia takie 
formułowane są też wobec postmodernizmu, jako współczesnej formy 
kontestacji kulturowej. Dystans wobec kultury i jej konkretnych prze­
jawów ma jednak w postawie postmodernistycznej charakter bardziej 
ironiczny niż ludyczny i wynika nie tyle z kontestowania konkretnych 
norm i standardów kulturowych, co ich uniwersalistycznych czy obiek- 
tywistycznych roszczeń. Postmodernizm nie tyle więc kontestuje kultu­
rę, co odmawia traktowania jej serio, ale właśnie z intencją ironiczną, 
a niekoniecznie ludyczną. Jest opcją na rzecz pluralizmu i synkrety- 
zmu (eklektyzmu) kulturowego, a swój beztroski charakter zawdzięcza 
optymistycznej interpretacji upadku owych uniwersalnych i obiekty- 
wistycznych roszczeń, jako uwalniającego od związanego z nimi przy­
musu oraz pozwalającego na swobodne i niezobowiązujące, a przy tym 
zaskakujące zestawianie różnych kulturowych elementów i motywów 
(na tym polega m.in. sztuka postmodernistyczna). Skądinąd taki np. 
Richard Rorty, uważany za jednego z promotorów postmodernizmu, 
sam określał się jako „postmodernistyczny liberał mieszczański”, co 
słabo pasuje do postawy kontestatorskiej, dla której właśnie kultura 
mieszczańska była głównym obiektem kontestacji.

Kontestacja rodzimej kultury przez jednostkę bywa wyrazem an­
tynomii indywiduum i zbiorowości. Odmowa kulturalizacji, opór prze­
ciwko niej, niepoddawanie się jej jest także przejawem indywidualnej 
autonomii kulturowej, którą można uznać za przejaw ludzkiej wolności. 
„Ustosunkowanie się ludzkiej podmiotowości do czegoś nie jest tutaj 
zależne od tego, czego dotyczy [tj. kultury —przyp.JAM]; ma charakter 
dowolny. Nie ma więc sensu pytanie o to, dlaczego to ustosunkowanie 
się jest takie, a nie inne -  nie jest ono już bowiem elementem żadnych 
współzależności, poprzedza wszelkie uwarunkowania. W ten sposób 
rozumiana wolność nie wydaje się zagadnieniem atrakcyjnym dla na­
uki. Może natomiast stanowić jedną z możliwych interpretacji faktu,

127



że istota ludzka zawsze może zachować się wbrew prawidłowościom 
wykrytym przez nauki o człowieku i kulturze” [Jagoszewska 1995, 28].

Ciekawym, bo wyrazistym przykładem twórczego charakteru kon­
testacji rodzimej kultury, dokonywanej przez autonomiczną jednostkę 
w imię ponadpartykularnych ideałów kulturowych jest działalność -  
nie tylko stricte artystyczna -  Witolda Gombrowicza. Jego kontestacja 
polskości -  dokonywana zresztą często w formach ironiczno-sarkastycz- 
no-satyrycznych — z pozycji autonomicznych i uniwersalistycznych, 
w usytuowaniu poza tą kulturą i wynikającym stąd dystansie, uczyni­
ła zeń jednego z wybitnych... twórców polskiej kultury. Negując, od­
rzucając, kwestionując jej kanoniczne wartości, sam paradoksalnie je 
współtworzył poprzez modyllkację i wzbogacanie tego kanonu (w tym 
przypadku decydujące znaczenie dla kulturowego przypisania i oddzia­
ływania miał literacki charakter jego twórczości, wyrażonej w języku 
polskim, a więc włączającej ją  do polskiego zasobu kulturowego; same 
zmagania i przekomarzania z polskością jednak wiązały go z tą kulturą 
w szczególny, choć paradoksalny— co wynika właśnie z natury kontesta­
cji — sposób). „Oprócz ugruntowania w języku, twórczość Gombrowicza 
zanurzona jest w polskości także przez swoją warstwę przedstawionych 
zjawisk z zakresu obyczajowości i przez swoją scenerię [...]. Wbrew de­
klaracjom pozostawał jednocześnie uniwalentny w swym silnym i wy­
łącznym przyswojeniu kultury polskiej” [Kłoskowska 2005, 396, 400], 
Podobne opinie można byłoby sformułować w odniesieniu do innych 
kontestatorów i obrazoburców, a jednocześnie twórców, jak Witkacy, 
Przybyszewski czy Boy-Zeleński.

Kontestacja, a zwłaszcza kontrkultura „obejmuje zarówno ruch, 
który wyraża się w sprzeciwie, w odrzuceniu podstawowych idei i wzo­
rów kultury zastanej, jak i wyrastające z niego próby tworzenia kul­
tury nowej, mającej zastąpić zanegowaną rzeczywistość” [Jawłowska 
1991, 63]. Ma więc zarówno wymiar (etap) negatywny, polegający na 
zakwestionowaniu, odrzuceniu zastanych treści kultury, jak i pozy­
tywny, wyrażający się w kreowaniu nowych. Niekiedy dla podkreślenia 
i odzwierciedlenia tej dwoistości używa się obok „kontrkultura” (ak­
centującego stricte kontestatorski charakter tej postawy) pojęcia „kul­
tura alternatywna”, wskazującego na jej pozytywny, twórczy charakter. 
Ale np. Kłoskowska stosuje je łącznie jako synonimiczne (kontrkultura 
inaczej kultura alternatywna [Kłoskowska 1991a, 44]). Wydaje się, że



sensowne jest łączne uwzględnianie obu tych znaczeń i wymiarów po­
stawy kontestatorskiej, kontrkulturowej, aby odróżnić ją  od kolejnej.

b. Postawa dewastatorska. Niektórzy ludzie usiłują budować 
i utrwalać swoją tożsamość poprzez niszczenie kultury, jej istotnych 
czy konstytutywnych treści lub składników. Za patrona ich wszyst­
kich można uznać Herostratesa, który dla unieśmiertelnienia swojego 
imienia, a więc wyróżnienia i utrwalenia własnej osoby w społecznej 
zbiorowości i pamięci, postanowił spalić świątynię Artemidy w Efezie, 
jeden z siedmiu uchodzących za cudowne wytworów antycznej kultury 
materialnej. Jeśli prawdą jest, że Neron podpalił Rzym, aby napawać 
się tym dziełem zniszczenia, to i jego można zaliczyć do protoplastów 
tej postawy.

Odróżnić jednak należałoby dewastację wytworów innej kultury od 
niszczenia wytworów własnej. W pierwszym przypadku chodzi często
0 zamanifestowanie wyższości, dominacji lub pierwszeństwa własnej 
kultury wobec innej, zwłaszcza występującej (aktualnie lub w przeszło­
ści) na tym samym obszarze. Wysadzenie posągów Buddy przez afgań- 
skich talibów czy unicestwienie niemieckich cmentarzy przez Polaków 
na tzw. ziemiach odzyskanych to przejawy postawy pierwszego rodzaju. 
Współczesnym jej symbolem stało się zniszczenie World Trade Cen­
ter, mające być w intencji sprawców spektakularnym unicestwieniem 
emblematycznych wytworów i przejawów kultury zachodniej, a przy­
najmniej amerykańskiej. Znane są także jej dawne głośne przykłady
1 przejawy, takie jak spalenie biblioteki aleksandryjskiej czy zburzenie 
świątyni Salomona. Dotyczy to także tych sytuacji, w których „obcość” 
kulturowa jest kategorią subiektywną, wynikającą z takiego postrzega­
nia i oceniania niektórych jej elementów czy wytworów. Wyraziło się to 
np. w paleniu przez inkwizycję książek autorów chrześcijańskich, uzna­
nych jednak za heretyckie, czy przez nazistowskich bojówkarzy książek 
pisarzy niemieckich, okrzykniętych wszakże renegatami. Zniszczenie 
jest w takich i podobnych sytuacjach poprzedzone wykluczeniem.

Drugi rodzaj tej postawy ma charakter bardziej wyrazisty, bo prze­
jawiana jest ona wobec rodzimej kultury i jej wytworów, niekoniecznie 
w imię jakiejś innej kultury czy z intencją zastąpienia jej jakąkolwiek 
inną kulturą i jej wytworami, ani z powodu postrzegania jej jako obcej. 
To destrukcja w formie „czystej”, bezinteresownej. To jedynie tę lormę 
postaw można zasadnie wiązać z niepomyślną socjalizacją, zaburzenia­

129



mi enkulturacji czy anomaliami osobowości, których to kategorii na­
zbyt chętnie skłonni są używać antropolodzy do wyjaśniania wszelkich 
odstępstw od dominującego wzoru kultury (bo to „charakterystycz­
na dla antropologii kulturowej alternatywa: osobowość wykazująca 
ukształtowanie kulturalne -  osobowość nieprzystosowana (dewiacja)” 
[Jagoszewska 1995, 27]). To tu mieszczą się przykłady pocięcia nożem 
lub oblania chemicznym płynem znanych dzieł malarskich, podpalenia 
zabytkowych drewnianych kościołów czy kaplic (przez sprawców czę­
sto uważających się za chrześcijan), rozłupania parkowych rzeźb czy 
cmentarnych nagrobków, ale także zdemolowania tramwajowego przy­
stanku czy wagonu (z którego się samemu korzysta) albo klatki scho­
dowej czy windy (często w zamieszkanym przez siebie budynku), lub 
urządzeń sanitarnych (niekiedy w użytkowanych przez siebie pomiesz­
czeniach). Tego rodzaju postępowanie w potocznym ujęciu zwykło się 
określać jako wandalizm czy barbarzyństwo.

W obu tych kategoriach przypadków wchodzić jednak może w grę 
motywacja hubrystyczna, indywidualna lub grupowa. Jak wskazuje Ko- 
zielecki, zachowania takie służą bowiem podniesieniu poczucia wła­
snej wartości i/lub ważności przez zdegradowanie, deprecjację otocze­
nia [Kozielecki 1996, 65].

W takiej postawie kultura staje się często ofiarą niszczycielskich 
sił natury, której jest przeciwieństwem (w antynomii kultura-natura). 
Chodzi tu o naturę ludzką, dającą poprzez dewastację upust swoim 
niszczycielskim skłonnościom. Ślady takiej dewastacji i odzwierciedla­
nego przez nią stosunku do kultury są widoczne we wszystkich niemal 
ludzkich skupiskach współczesnej cywilizacji.

Odwołanie do natury łączy charakterystykę tej postawy z konte- 
statorską (kontrkulturową). W przypadku tej drugiej chodzi jednak 
o naturę w rozumieniu Rousseau, a więc „szlachetnego dzikusa”, czyli 
wybór ideału będącego formą „powrotu do natury” właśnie wyidealizo­
wanej, jako czysta i nieskażona wytworami cywilizacji oraz swobodna, 
nieskrępowana rygorami kulturowymi. Postawa dewastatorska (nisz­
czycielska) przyjmuje zaś postać regresu do natury, jako prekulturowej 
formy zachowań zbliżonych do zwierzęcych, o charakterystyce podanej 
przez Thomasa Hobbesa. „Dzikość” nie oznacza tu „szlachetności dzi­
kusa”, lecz zachowania na podobieństwo dzikiej bestii. Niekiedy jed­
na przechodzi w drugą, jak stało się z tymi grupami kontestatorów



wyrosłymi z ruchów kontrkulturowych lat 60., które przekształciły się 
w ugrupowania terrorystyczne, dążące do unicestwienia, zniszczenia 
cywilizacji Zachodu i posuwające się w tym do aktów rozmyślnej, czy­
stej destrukcji i agresji (np. grupa Baader-Meinhof, wysadzająca w po­
wietrze symboliczne obiekty tej cywilizacji i zabijająca emblematycz- 
nych jej przedstawicieli).

Szczególnie wymowny, ponieważ pośredni przypadek, stanowią 
tzw. graffiti, nanoszone za pomocą farb w aerozolu na mury miejskich 
(i już nie tylko miejskich) budowli, co przeważnie oznacza ich dewasta­
cję lub co najmniej zeszpecenie, a więc pozbawienie pewnych walorów. 
Bardzo często przybierają formę swoistego podpisu, indywidualnego 
znaku indentyfikacyjnego (tzw. tagu), pełniącego wyraźnie autoafirma- 
cyjną rolę dla swojego autora, który określa przezeń swoją tożsamość 
i podkreśla swą dominację nad danym miejscem i terytorium. Dewa­
stacja, jak w wielu innych formach, wyraża tu chęć dominacji własnej 
osoby (a nie kultury) nad kulturowym otoczeniem poprzez jego nisz­
czenie lub deprywację. Czasami graffiti zbliża się jednak do form eks­
presji charakterystycznych dla sztuki, będącej odmianą twórczego sto­
sunku do kultury. Wskazuje to na pokrewieństwo intencji i motywacji 
przejawiających się w dążeniu do zaznaczenia obecności własnej oso­
by w świecie, ukazania i utrwalenia swojej indywidualnej osobowości, 
oparcia na tym swojej tożsamości. Ci, którzy nie potrafią tego dokonać 
w formach twórczych lub aktywnych, uciekają się do metod destruk­
cyjnych i dewastatorskich (Kozielecki pokazuje podobieństwo obu tych 
form zachowań, wyrażające się poprzez ich jednakowe, transgresyjne 
umotywowanie, dążenie do „przekroczenia siebie” [Kozielecki 1996, 
62-65]; według Fromma działalność twórcza i niszczycielska wypływa­
ją  z tej samej potrzeby, zwanej przez niego potrzebą transcendencji 
— a więc przekraczania, podobnie jak u Kozieleckiego -  przy czym ta 
druga forma działalności stanowi patologiczną formę zaspokojenia tej 
potrzeby). W najprymitywniejszych przejawach zbliżają się jednak do 
zachowań zwierzęcych, polegających na zaznaczaniu swojej obecności 
i dominacji odchodami i innymi wydzielinami fizjologicznymi. Tę for­
mę odniesienia do kultury wyraża wulgarny język grup przestępczych 
i subkulturowych, określających manifestowanie tej postawyjako rów­
noważne załatwianiu potrzeby fizjologicznej (spośród takich określeń, 
których repertuar jest bogaty, do zacytowania nadaje się jedynie „ole­

131



wanie”). Sprawcy szczególnie drastycznych, z kulturowego punktu wi­
dzenia, form dewastacji, takich jak bezczeszczenie czy świętokradztwo, 
nierzadko pozostawiają swoje odchody na miejscu ich dokonania.

Taka postawa jest często powiązana z przynależnością do grupy 
zorganizowanej wokół zadań i celów intencjonalnie sprzecznych z war­
tościami kulturowymi oraz prowadzącej aktywność świadomie skiero­
waną przeciw nim, nazywaną zwykle chuligaństwem (które różni się 
od przestępczości kryminalnej „bezinteresownością”, brakiem korzy­
ści z niej odnoszonych, „czystą” destrukcyjnością). Są to grupy subkul­
turowe, których członkowie budują swoją tożsamość na identyfikacji 
z nimi, a wrogości wobec kulturowego otoczenia. Jest to więc identy­
fikacja przez przynależność, i to zwykłe całkowitą, do grupy negującej 
wspólnotę kulturową, skierowaną przeciw niej i ją  niszczącej.

Maslow potwierdza wynikającą z przedstawionej tu charakterysty­
ki konstatację, że postawa destrukcyjna ma złożone źródła, tkwiące 
zarówno w naturze, jak kulturze, indywidualnej psychice i zbiorowej 
świadomości. „Niewątpliwie determinanty destrukcyjności są wielo­
rakie” — stwierdza i wylicza: „Destrukcyjność może wystąpić zupeł­
nie przypadkowo, gdy usuwa się coś ze swej drogi do celu. [...] Każde 
uszkodzenie organizmu, każde spostrzeżenie dotyczące pogorszenia 
jego stanu prawdopodobnie wzbudzi u osoby pozbawionej poczucia bez­
pieczeństwa podobne uczucia zagrożenia. Można więc wówczas oczeki­
wać destrukcyjnego zachowania. [...] Jedną z przyczyn agresywnego 
zachowania, zazwyczaj pomijaną, a jeżeli nie pomijaną, to określaną 
nieściśle, jest autorytarny pogląd na życie. [...] Listę tę można łatwo 
rozbudować” [Maslow 2006, 158].

Wielość źródeł i przyczyn takiej postawy jest oczywiście powodem 
trudności w jej eliminowaniu i przeciwstawianiu się z pozycji wyraża­
jących wolę obrony zagrożonych treści czy wytworów kultury (pod tym 
względem sytuacja tego, kto chciałby w latach 30. przeciwstawić się 
niszczeniu żydowskiego mienia czy paleniu książek wybitnych pisarzy 
przez nazistowskich bojówkarzy, a w latach 50. lub 60. dewastacji nie­
mieckich cmentarzy na ziemiach zachodnich Polski, nie różniłaby się 
zbytnio od tej, w jakiej znalazłby się ktoś usiłujący się przeciwstawić 
współcześnie grupie kiboli dewastujących przystanek tramwajowy).

Takie formy postaw i zachowań, skierowanych przeciw wytworom 
i wartościom kulturowym, a prowadzących do ich zniszczenia, bez in­

132



tencji zastąpienia innymi, określane są niekiedy mianem „antykultu- 
rowych” [Bednarski 1987, 178]. Tak ujmuje to w swej analizie kultury 
także Kowalczyk: „Oczywiście wszystko co ludzkie, może ulec defor- 
macji i zwyrodnieniu. Kultura także podlega temu procesowi, wówczas 
przekształca się w antykulturę” [Kowalczyk 2005, 29]. Ujęcie takie 
i określenie jest trafne ze względu na odzwierciedlenie owej negacji, 
skierowania przeciw kulturze, jej wytworom, a nawet samemu sobie 
jako jej uczestnikowi, oraz towarzyszącego temu często regresu do za­
chowań naturalnych, prekulturowych czy wręcz pre-ludzkich (zwierzę­
cych -  „zwyrodniałych”). Zdradza jednak pewne cechy podobieństwa do 
wątpliwego z teoretycznego punktu widzenia selektywnego rozumienia 
kultury, ograniczania jej do elementów waloryzowanych pozytywnie 
i akceptowalnych, a wyłączania z niej negatywnych i nieakceptowal- 
nych. Takie kategoryzowanie i typologizowanie zjawisk kulturowych 
jest niebezpieczne, bo zbyt podatne na subiektywizację i partykulary- 
zację. Określenie „anti-culture” bywa w teoretycznym i praktycznym 
użyciu rozmyte, stosowane do bardzo szerokiej i nieprecyzyjnie wyod­
rębnionej gamy zjawisk — od filozofii Nietzschego (szerzej: antykul- 
turalistycznych nurtów filozofii), przez graffiti, do twórczości brutali- 
stów, a nawet internetu {„The Internet as Anti-Culture” -  do odszukania, 
oczywiście, na stronach internetowych; ciekawostka: w internecie jest 
też dostępna strona „anti-anticulture”, utworzona w wyraźnym nawią­
zaniu do „anty-antyrelatywizmu” Geertza i „anty-antyetnocentryzmu” 
Rorty’ego). Najkrótsza, ale nie tak precyzyjna jak się wydaje, definicja 
głosi, że „kontrkultura jest skierowana przeciw poprzedniej genera­
cji, antykultura jest skierowana przeciw wszelkiej generacji” [www. 
urbandictionary.com/deflne.php?term = anti culture]. Istnieje nawet 
określenie „acer” na przedstawiciela antykultury (od AG, czyli Anti- 
Culture). Lecz nieprecyzyjność definicyjna, rozrzut treści znaczenio­
wych i arbitralność zastosowań grozi rozszerzaniem zakresu pojęcia 
„antykultury” na wszystkie zjawiska nieakceptowane z partykularne­
go lub subiektywnego punktu widzenia czy takiegoż kryterium akcep­
tacji*, więc powinno być używane ostrożnie, choć jest adekwatne do
* Burszta podaje i analizuje znamienny przykład z czasów wpływu neoendcckiej 

partii w polskim ministerstwie oświaty, które wyraziły się wypowiedziami resor­
towych funkcjonariuszy, dającymi się streścić tezą „istnieje albo zdrowa, moral­
nie prawomocna kultura, sprawdzona w dziejach, albo antykultura” [Burszta 
2007, 41]. Skądinąd historia dopisała przewrotny ciąg dalszy losów wiceministra,

|l33



postaw tu wyodrębnionych. Takie jego znaczenie można więc przyjąć 
i w takim znaczeniu je stosować.

Poważne problemy znaczeniowe i definicyjne towarzyszą nato­
miast odróżnieniu kontrkultury i subkultury. W ujęciu Piotra Sztomp- 
ki [2002, 241-242] pojęcie subkultury odnosi się do każdej kultury wy­
odrębnionej z „głównego nurtu”, więc obejmuje ono np. kultury regio­
nalne wobec kultury narodowej, ale także kulturę matematyków czy 
fizyków wobec kultury naukowej. Tymczasem kontrkulturę tworzyłyby 
te „grupy anarchistyczne czy nihilistyczne”, które kulturę głównego 
nurtu odrzucają, więc na przykład zwolennicy anarchizmu metodolo­
gicznego w nauce. Jak jednak określić wówczas tych wszystkich kon- 
testatorów, którzy podważali obowiązujące w ich kulturze, epoce czy 
dominującym paradygmacie kanony, dzięki ich zakwestionowaniu do­
konując śmiałych i znaczących odkryć czy innowacji? Czy Kopernik, 
Luter, Darwin lub Einstein to uczestnicy naukowych lub religijnych 
subkultur, czy może kontrkultur? Czy Jan Hus, Giordano Bruno lub 
Galileusz byli przedstawicielami kontrkultur, a ich prześladowcy — kul­
tury „głównego nurtu”?

Spotykane jest jednak także inne stosowanie i znaczenie tych po­
jęć: subkultury jako wyodrębnionej z kultury dominującej, kontrkultu­
ry jako przeciwstawiającej się jej oraz kultury alternatywnej jako wy­
twarzającej własne, alternatywne formy. Subkultura oznacza wówczas 
pierwszą, wstępną i najłagodniejszą formę odstępstwa, wyodrębnienia 
od kultury dominującej, a kultura alternatywna -  finalną i najbardziej 
radykalną [zob. np. Gwozda, Krawczak 2003]. Jednak określenie „kul­
tura alternatywna” przyjęło się już raczej jako nazwa oryginalnych 
i nowatorskich dokonań artystycznych, jak w pojęciu „teatr alternatyw­
ny”, „alternatywna scena muzyczna” itp. Połączenie ich pod jednym 
mianem z satanistami dewastującymi cmentarne nagrobki, skinhe­
adami atakującymi przy użyciu noży inaczej wyglądających (ubranych) 
rówieśników czy grupami kiboli demolującymi stadiony piłkarskie, wy­
daje się chybione. Podobnie jak użycie pojęcia subkultura „obejmujące 
zarówno kontrkulturę, jak i kulturę alternatywną”, co miałoby łączyć

formułującego wypowiedzi utrzymane w tym duchu -  został dwa lata później 
przyłapany w trakcie prowadzenia samochodu pod wpływem alkoholu (wcześniej 
wsławił się ni.in. zwalczaniem picia alkoholu na studniówkach), co definitywnie -  
jak się wydaje -  zakończyło jego karierę.



rozmaite, „pod wieloma względami zróżnicowane grupy społeczne 
i sposoby uczestnictwa w kulturze (np. młodociani kibice sportowi 
i ruchy parareligijne)” [Filipiak 2003, 27], Właśnie to terminologicz­
ne połączenie, czy raczej zatarcie odróżnienia kiboli demolujących 
stadiony i kontemplująco-medytacyjnych grup odnowy świadomości 
w stylu „filozofii wschodu”, budzi poważne zastrzeżenia. Nie pozwala 
w szczególności odróżnić typów postaw wobec kultury, jakie tu zary­
sowujemy. Zdradza też pokrewieństwo z radykalną, normatywną od­
mianą relatywizmu kulturowego, odrzucającego możliwość stosowania 
pojęć wartościujących wobec kultur — podobnie jak nie pozwala on 
oceniać praktyk Azteków składających ofiary z ludzi, uniemożliwia też 
ocenę praktyk mafii porywającej i mordującej ludzi czy hipisów poda­
jących LSD swoim dzieciom. Tak jak nie wolno oceniać kultur, tak nie 
można też oceniać subkultur; jeśli wszystkie kultury są równie cen­
ne, to i wszystkie subkultury także [Hanson 2004, 25]. Natrafiamy na 
podobny problem, jaki pojawia się, gdy odrzucimy stosowanie wobec 
kultur takich kwalifikacji, jak „prymitywne” czy „zacofane”. Zastępo­
wane są one pozornie neutralnymi klasyfikacjami, takimi jak „przedpi- 
śmienne” czy „tradycyjne”, jeszcze wyraźniej i silniej je różnicującymi 
w stosunku do dysponujących pismem czy nowoczesnych.

Nieporozumienia i problemy wynikają z dwojakiej tradycji stoso­
wania pojęcia „subkultura”, na co zwraca uwagę jego monograflsta 
[jenks 2005]. Pierwsza wywodzi się z socjologicznych analiz dysfunkcji, 
dewiacji i patologii, w sensie stąd wynikającym było używane np. przez 
Parsonsa. Do dzisiaj obecne jest w antropologii społecznej (oznacza 
grupy nie poddające się enkulturacji), socjologii edukacji (grupy nie- 
poddające się procesowi skolaryzacji), socjologii miasta (grupy wyróż­
nione zamieszkiwaniem lub przebywaniem w zdegradowanych enkla­
wach miejskich, gettach), kryminologii (grupy przestępcze), psycholo­
gii społecznej (grupy nieprzystosowanych). Drugie znaczenie odwołuje 
się do procesów fragmentaryzacji społeczeństwa, wyodrębniania pew­
nych części w obrębie większej całości kulturowej i pozbawione jest 
negatywnych konotacji. Jenks przytacza podwójnie dychotomiczną kla­
syfikację tych znaczeń pojęcia „subkultura”, określających grupy:

a) powstałe i trwające poza dominującą kulturą, np. wśród emi­
grantów,

b) powstałe i wyodrębnione wewnątrz dominującej kultury; te 
z kolei dzielą się na:



i) powstałe w wyniku pozytywnych reakcji na pewne wyzwania 
kulturowego otoczenia, np. wytworzone w środowiskach kon­
spiracyjnych, grupach rówieśniczych itp.
ii) powstałe w wyniku negatywnych reakcji na dominujące oto­
czenie kulturowe, np. grupy przestępcze, środowiska politycz­
nych czy religijnych ekstremistów itp. [tamże, 10].

W naszej typologii i analizie negatywnych, destruktywnych form 
odniesienia do kulturowego otoczenia uwzględniono różnicę między 
odniesieniem do zewnętrznego (obcego) i wewnętrznego (rodzimego) 
otoczenia kulturowego. Odnotujmy tu, uwzględnione wcześniej, odróż­
nienie ich z kolei od pozytywnych form odniesienia. Potraktowanie ich 
ex aequo uniemożliwiłoby dokonanie przedstawionej klasyfikacji: grupy 
i środowiska twórcze w pewnej dziedzinie, pasjonaci pewnych rodzajów 
sztuki czy uczestnicy określonych wydarzeń artystycznych zostaliby 
zrównani z mafią, gangami przestępczymi czy kibolami.

Dlatego trafniejsze i użyteczniejsze wydaje się odróżnienie właśnie 
kontestacji i negacji, a więc kontrkultury od antykultury. Przywoływa­
ny tu już Bednarski oddziela dwie odmiany kontrkultury: te wyłaniają­
ce się z marginesu społecznego i powstające w dewiacyjnych kręgach, 
oraz „kontrkultury zrodzone z kontestacji będące przede wszystkim 
próbą praktycznej realizacji społecznej utopii mającej stanowić źródło 
społeczno-kulturowego odrodzenia” [Bednarski 1987, 178-179], To 
jest właśnie trafne terminologiczne i definicyjne odzwierciedlenie do­
konanych powyżej odróżnień postawy dewastacyjnej i kontestacyjnej.

Odróżnieniu form odniesienia (postaw) wobec kultury oraz zwią­
zanych z nimi rodzajów wspólnot, na którym nam tu zależy, najpełniej 
bodaj czyni zadość wyodrębnienie subkultur symbiotycznych, funk­
cjonujących w obrębie kultury dominującej („głównego nurtu”) lub 
w harmonii z nią, od kontrkultur, w obrębie których wyróżnia się 
z kolei kontestatorskie oraz dewiacyjne [Posern-Zieliński 1987, 336]. 
Te ostatnie można utożsamić z antykulturowymi, dewastatorskimi. 
Wówczas ta klasyfikacja w pełni pasuje do typologii i charakterystyki 
tu wcześniej dokonanej.

Odmienność różnych form autoidentyfikacji przez przynależność 
łączy się więc i wyraża w różnicach między kulturą, kontrkulturą i an- 
tykulturą oraz odpowiadających im rodzajach wspólnot. W kulturze ta 
autoidentyfikacja wyraża się afirmacją i partycypacją, w kontrkulturze 
-  kontestacją, a w antykulturze -  negacją i dewastacją.



Istnienie wskazanych wariantów jest potwierdzeniem możliwości 
wyboru form partycypacji we wspólnocie kulturowej oraz identyfikacji 
z nią. Skądinąd samo powstanie i rozpowszechnienie pojęcia subkultu­
ry jest świadectwem upowszechnienia wśród teoretyków świadomości 
zróżnicowania form partycypacji kulturowej, odniesienia wobec kultu­
ry jej uczestników [zob. Buchowski 2008, 20—21]. Identyfikacja oraz 
charakterystyka osoby ludzkiej poprzez przynależność do wspólnoty 
kulturowej wynika ze sposobu i stopnia jej utożsamienia z tą wspólno­
tą. Jest to tym wyraźniejsze, że wspólnoty kulturowe i przynależność 
do nich nie mogą się opierać na czynnikach czy kryteriach naturalnych 
niezależnych od woli konkretnej osoby (płeć, wiek, kolor skóry itp.).

Przywoływany tu wcześniej Obuchowski wyróżnia cztery typy 
„uczestnictwa w zmianach społeczno-kulturowych” -  obok „twórcze­
go” także „przystosowany” i „nieprzystosowany” oraz taki, który nazy­
wa „marginesem historycznym”. Nie wskazuje więc żadnej orientacji 
pośredniej między kreatywnością (twórczością) a biernością (pasywno­
ścią), co wydaje się istotną luką (wypełnianą przez postawę aktywną, 
nie będącą tworzeniem, ale też nie ograniczającą się do bezrefleksyj­
nego przyswajania). Wątpliwości budzi także kategoria ostatnia. Przy 
pewnym rozumieniu utożsamia się z przedostatnią („margines” czyli 
„nieprzystosowani” czy wręcz „margines nieprzystosowanych”), w in­
nym zaś pozwala wątpić w istnienie takowego. Autor charakteryzuje 
go bowiem jako obejmujący „ludzi nie uczestniczących w procesach 
kulturowych i socjalno-zawodowych świadomie lub ze względu na loka­
lizację geograficzną” [Obuchowski 2000, 45], Całkowite pozostawanie 
poza jakąkolwiek kulturą i jednoczesne pozostawanie człowiekiem jest 
w zasadzie niemożliwe lub dotyczy przypadków jednostkowych i wyjąt­
kowych w skali ludzkości (Kaspar Hauser) albo będących wytworami 
fikcji literackiej (Tarzan, Mowgli). Ludzie żyjący w całkowitej izolacji 
społecznej (Robinson Cruzoe, skądinąd też postać literacka, choć wzo­
rowana ponoć na autentycznym przypadku, pustelnicy czy członkowie 
zakonów klauzurowych) urzeczywistniają jednak pewien model lub typ 
kultury, poprzez konkretny język, religię, strój, rodzaj spożywanych 
potraw i inne elementy swego, nawet jeśli bardzo prostego życia. Me­
dytujący w całkowitym odosobnieniu mnich katolicki nie tylko silniej, 
intensywniej urzeczywistnia i przeżywa, a nawet rozwija chrześcijań­
ski wzór kultury, niż jego współwyznawcy, ograniczający się do okazjo-



nalnych odwiedzin najbliższej świątyni, ale różni się także od mnicha 
buddyjskiego czy hinduistycznego, dającego w podobny sposób wyraz 
odmiennej religii i kulturze (modlącego się w innym języku, do innego 
boga czy bogów itd.).

Podobne różnice dotyczą także wykluczonych, żyjących na mar­
ginesie społeczeństwa (według kryteriów „socjalno-zawodowych”). 
Ich forma partycypacji kulturowej może być ograniczona czy choćby 
szczątkowa, ale jednak istnieje i wiąże się z określoną kulturą — bez­
domnego w Nowym Jorku z inną niż w Warszawie czy Moskwie: każ­
dy z nich mówi w innym języku, wyznaje inną religię i operuje innym 
rodzajem monet użebranych od litościwych przechodniów, umiejąc je 
zresztą rozpoznać i policzyć, rozeznając ich wartość. Bariery i różnice 
klasowe czy statusowe („socjalno-zawodowe”) mogą być wyraźne i jed­
noznaczne (właściciel-pracownik, pracujący-bezrobotny, lokator-bez- 
domny), ale formy partycypacji w kulturze (narodowej, popularnej) 
nie odróżniają się tak wyraziście. Dotyczy to zwłaszcza najpowszech­
niejszej z nich, czyli pasywnej, biernej. Ilość przeczytanych książek, 
znanych na pamięć i wypowiadanych z różną regularnością modlitw 
czy zakresu wiedzy wyniesionej z nauki szkolnej będzie się różnić 
w indywidualnych przypadkach, układających się pod tymi względami na 
pewnej skali. Wszystkie one jednak należą do wspólnej kategorii, którą 
w terminologii Obuchowskiego można byłoby określić jako „przystoso­
wanych”. Ci, których nazywa „nieprzystosowanymi” to zarówno konte- 
statorzy, jak dewastatorzy, której to różnicy jednak nie uwzględnia.

Pojęcie „uczestnictwa w kulturze” nastręcza zresztą także poważ­
nych kłopotów, wynikających z jego niejednoznacznego i wątpliwego 
używania. Z antropologicznego punktu widzenia, jak zaznaczono wy­
żej, zasadniczo niemożliwy jest brak uczestnictwa człowieka w kul­
turze, wszyscy ludzie w jakiejś kulturze w jakimś stopniu i zakresie 
uczestniczą. Gdy natomiast uczestnictwo rozumiane jest zawężająco 
jako aktywność kulturalna (tak właśnie: kulturalna, nie kulturowa), 
utożsamiana bywa z korzystaniem ze szczególnych dóbr i instytucji 
kultury, takich jak filharmonia, teatr czy muzea, ale już niekoniecznie 
telewizji, dyskotek czy piwiarni (poziom tak rozumianego uczestnic­
twa w kulturze mierzy się właśnie ilością wizyt w operze, teatrach dra­
matycznych czy kinach, ale niekoniecznie słuchalnością list przebojów, 
oglądalnością MTV czy liczbą kupionych lub ściągniętych z internetu

138



płyt muzyki rozrywkowej albo frekwencją na koncertach rockowych). 
Jeśli już, to oglądanie filmów fabularnych czy słuchanie transmisji 
z koncertów symfonicznych, ale nie list przebojów czy telenowel. Czy­
telnictwo „harleąuinów” czy tabloidów, oglądanie filmów akcji i my­
dlanych oper czy słuchanie stacji radiowych nadających muzykę pop 
też lokowane jest poza tak rozumianym uczestnictwem w kulturze. 
Najwyraźniej zatem odnosi się do partycypacji w kulturze elitarnej, 
przeciwstawianej popularnej czy masowej, czyli opiera się na selektyw­
nym rozumieniu kultury.

Taka segmentacja czy segregacja jest równie wątpliwa (co odnoto­
wano w rozdz. 1.), jak lokowanie kogokolwiek całkowicie poza kulturą 
i negowanie uczestnictwa w niej. Poziom i formy uczestnictwa w kul­
turze można rozróżniać, co tutaj robimy, ale nie poprzez odróżnienie, 
a zwłaszcza hierarchizowanie rodzajów zjawisk czy dziedzin kultury. 
Plasowanie kreatywności i innowacyjności zespołu „The Beatles” po­
niżej twórczości Johna Cage’a, Andy Warhola poniżej Jacka Malczew­
skiego, a Walta Disneya poniżej Sergiusza Eisensteina ma wątpliwe 
podstawy, jeśli bowiem mierzyć zakresem wpływu na kulturę (nie tylko 
macierzystą), to raczej tych pierwszych można uznać za bardziej zna­
czących. Wpływu tego nie można, oczywiście, sprowadzać do zasięgu 
oddziaływania, które może być doraźne, czy tym bardziej popularno­
ści, która może być przemijająca, ale także trwałość i rozległość prze­
mawia na korzyść tych pierwszych twórców (jeśli nawet John Lennon 
trochę przesadził, że „Beatlesi” są popularniejsi od Jezusa -  choć nie 
przesadził aż tak bardzo, gdyż jego własne nazwisko i twórczość są na 
pewno znane i tym, którzy o osobie i dokonaniach Jezusa słyszeli nie­
wiele lub mniej).

W dawniejszych (ale obecnych także choćby u Ortegi y Gasseta) 
ujęciach sytuowano z kolei aktywność kulturową (vita activa) blisko 
twórczości, a przynajmniej kreatywnego, innowacyjnego namysłu (vita 
contemplativa). W takim rozumieniu postawa aktywna jest zgoła tożsa­
ma z tym, co Maslow uznał za fazę „twórczości realizacyjnej”, drugą 
obok „twórczości improwizacyjnej” fazę przejawiania postawy twór­
czej, kreatywnej, innowacyjnej. Niekiedy więc ową postawę aktywną 
utożsamia się z twórczą, niekiedy z pasywną (biernym uczestnictwem). 
Tutaj zostały one rozdzielone. W ten sposób odróżniono relacje, w ja­
kie z kulturą wchodzą kompozytor, dyrygent i wykonawcy dzieła mu-



zycznego oraz słuchacze tego wykonania czy poeta, wydawca lub re­
cytator jego liryków oraz ich czytelnicy, albo wynalazca, producent 
wymyślonego przez niego urządzenia oraz jego użytkownicy, podobnie 
jak malarz, kurator jego wystaw i ich publiczność lub dramatopisarz, 
reżyser i aktorzy oraz teatralna widownia itd. Nie we wszystkich przy­
padkach te postawy są tak wyraźnie oddzielone i rozłączne, bo kompo­
zytor może być jednocześnie wykonawcą swoich utworów, wynalazca 
samemu wdrożyć stosowną technologię jako producent, a współczesny 
teatr awangardowy zacierać różnice między sceną i widownią. Od­
mienności tych postaw to jednak nie przekreśla, oznacza jedynie moż­
liwość przyjmowania kilku z nich równocześnie lub -  co oczywiste — 
w różnych dziedzinach (kompozytor jest użytkownikiem wielu urzą­
dzeń technicznych i wytworów kultury materialnej, poeta bywa słucha­
czem na koncertach muzycznych, aktor ogląda telewizję, wynalazca 
chodzi do teatru itd.).

Możliwość wyboru wspólnoty wyznaniowej czy politycznej jest nie 
tylko oczywista, lecz jej podważanie lub ograniczanie jest powszech­
nie uważane za sprzeczne z prawami osoby ludzkiej*. W szczególności 
dotyczy to prawa zmiany, więc opuszczenia macierzystej lub wybranej 
niegdyś wspólnoty, czemu usiłują przeszkadzać zwierzchnicy owych 
wspólnot lub rzecznicy obowiązujących w nich reguł (kary — włącznie 
ze śmiercią — dla apostatów i konwertytów, uznanie za zdradę — i od­
powiednie do tego traktowanie -  zmiany przynależności narodowej 
czy poczucia identyfikacji subkulturowej etc.; przy tym występuje asy­
metria w traktowaniu przejścia od i do konkretnej wspólnoty kulturo­
wej -  pierwsze potępiane i karane, drugie pochwalane i nagradzane). 
Podobnie jest z prawem wyboru niedestrukcyjnych form uczestnictwa 
w kulturze (aktywności kulturowej kobiet, samorzutnej kreatywności 
bez względu na społeczny -  klasowy, kastowy, etniczny -  status, nie­
ocenzurowanego dostępu do zasobów kultury i korzystania z nich). 
W wielu wspólnotach politycznych i wyznaniowych istnieją formalne 
(nawet jeśli nie zawsze realnie przestrzegane) zakazy dyskryminowa­

* Jest to nie tylko konstatacja z zakresu normatywnej filozofii prawa czy polityki, 
lecz także z empirycznego badania stanu świadomości społecznej: wg sondażu 
z 2004 r. 48% ankietowanych Polaków zdecydowanie poparło pogląd, że każdy 
dorosły człowiek ma prawo wybrać inną religię niż ta, w której został wychowany, 
35% przychyliło się do tej opinii („raczej tak”), jedynie 5% zdecydowanie się jej 
sprzeciwiło (8% -  „raczej nie”) [za: Mariański 2005, 379].

140



nia, różnicowania bądź ograniczania praw ich uczestników ze względu 
na inne kryteria (na przykład ewangeliczne „nie masz Żyda ani Gre­
ka, nie masz niewolnika ani wolnego, nie masz mężczyzny ani kobiety; 
albowiem wszyscy jedno jesteście w Jezusie Chrystusie”) czy zakazy 
dyskryminacji ze względu na płeć, wyznanie itp., obecne w wielu kon­
stytucjach, czyli aktach założycielskich demokratycznych wspólnot 
obywatelskich (politycznych), a będących także wytworami kulturowy­
mi. Niedopuszczalne jest nie tylko restrykcyjne określanie kryteriów 
przynależności do wspólnot, lecz również ich mylenie, błędne identyfi­
kowanie, zastępowanie jednych innymi (wymaganie od Polaka, aby był 
katolikiem, od Ślązaka, aby uważał się za Polaka). W epoce, gdy rzad­
ko już kwestionuje się autonomię polityczną, moralną czy poznawczą 
człowieka, odmawianie mu autonomii kulturowej musi się wydawać 
nieprzekonujące i niepokojące.

Patrząc z przedmiotowego punktu widzenia, a więc sytuacji 
i kształtu kultury ze względu na formy odniesienia do niej różnych jej 
uczestników, można stwierdzić, że dzięki odkrywczości, innowacyjności 
i kreatywności jednych powstaje ona i przybiera określoną, lecz rozwi­
jającą się postać, natomiast aktywności innych zawdzięcza swe rozpo­
wszechnienie wśród nowych osób i grup -  zarówno z kolejnych gene­
racji, jak środowisk. Istnienie i pojawianie się tych ostatnich zapewnia 
jej trwanie, zagrożone przez kontestatorów, którzy chcą ją  radykalnie 
zmienić lub wręcz usunąć, by zastąpić inną, alternatywną, a także 
dewastatorów niszczących ją  lub dążących do zniszczenia. Proporcje 
obecności lub brak obecności którejś z tych postaw sprawiają, że kultu­
ra rozwija się albo zastyga w stagnacji, zanika, ustępuje miejsca innej 
lub innym formom, jest usuwana, ginie. Oczywiście na taki przebieg 
procesów w niej zachodzących mają też wpływ czynniki egzogenne, ale 
te również wyrażają się poprzez wskazane tu postawy, prezentowane 
przez uczestników innych wspólnot społeczno-kulturowych.

Współcześnie czynnikiem najsilniej wpływającym na kształtowa­
nie się wspólnot kulturowych oraz form przynależności do nich jest 
proces globalizacji, a więc multikulturalizacji. W sztuce przejawia się 
jako postmodernizm, czyli estetyczny synkretyzm oparty na cytatach, 
zapożyczeniach i parafrazach czerpanych z różnych tradycji, konwencji 
i stylów. W religii znajduje wyraz poprzez ruchy i tendencje ekume­
niczne, szukające ponadwyznaniowej wspólnoty wiary i uniwersalnego



odniesienia do sacrum. W polityce wyraża się postawami kosmopolitycz­
nymi i procesami ponadnarodowej integracji. W ekonomii przyjmuje 
postać wspólnego, transgranicznego rynku towarów, kapitału, pracy itd.

W kontekstach kulturowych procesy te są na ogół postrzegane 
i traktowane jako zagrożenie dla dotychczasowych wspólnot. Często 
twierdzi się, że „globalizacja kultury niesie z sobą relatywizację war­
tości i norm, zachwianie pamięci społecznej, uniformizację, spłycenie 
i komercjalizację kultury, wielką jej zmienność, oderwanie od środo­
wiska życia i oderwanie od osoby ludzkiej”, a „kultura globalna [...] 
nie pogłębia osobowości jednostek, które nią żyją, często są one we­
wnętrznie puste i osamotnione, nastawione wyłącznie na zaspokajanie 
podstawowych potrzeb, ulegają ciągle zmieniającym się modom” [Dy­
czewski 2000, 28], Można w nich jednak dostrzec szanse i nowe moż­
liwości. Multistylistyka w sztuce i modzie prowadzi do urozmaicenia, 
poszerza skalę wyboru i zakres dopuszczalnych gustów. Ekumenizm 
otwiera nowe perspektywy wiary, umożliwia więc jej wzbogacenie, po­
głębienie. Integracja polityczna tworzy możliwości nowego rodzaju za­
angażowania obywatelskiego. Globalizacja gospodarcza otwiera nowe 
rynki i możliwości kooperacji. W ten sposób powstające czy ujawniające 
się wspólnoty niekoniecznie są alternatywne i antagonistyczne, mogą 
zaś być -  i często są — koegzystujące i dopełniające się (kompatybil­
ne) lub nakładające się koncentrycznie. Luteranizm, protestantyzm, 
chrześcijaństwo, monoteizm -  to identyfikacje i wspólnoty wyznanio­
we, do których jednoczesna przynależność jest niesprzeczna. Podobnie 
jest ze wspólnotami obywatelskimi, układającymi się w sekwencję od 
miejscowości (a nawet dzielnicy czy wręcz ulicy), gminy, regionu, kraju 
-  do wspólnoty europejskiej (amerykańskiej itp.). Takie współśrodko- 
we nakładanie się wspólnot pozwala na ich bezkonfliktową koegzysten­
cję, a także kooperację, zamiast konfrontacji i rywalizacji typowej dla 
dawnych, a także niektórych współczesnych wspólnot wyznaniowych, 
narodowych, państwowych czy gospodarczych, które prowadzą wojny 
religijne, etniczne, ideologiczne lub ekonomiczne. Możliwe jest zatem 
ich uniknięcie i zapobieganie im, a więc położenie kresu sprowadza­
nym przez nie tragediom ludzkim.

Nie trzeba dodawać, że w centrum tych rozmaitych, koncentrycz­
nie układających się wspólnot sytuuje się osoba ludzka, stanowiąca 
wspólną oś ich wszystkich i odnosząca się do każdej z nich w jeden 
z przedstawionych tu sposobów.



WIELOWYMIAROWA TOŻSAMOŚĆ 
W WIELOKULTUROWEJ PRZESTRZENI

Zjawisko wielokulturowości, budzące współcześnie wiele zainteresowa­
nia i przeważnie uznania, jest na ogół rozumiane społecznie, kolekty- 
wistycznie: wielokulturowe są, stają się czy powinny się stawać społe­
czeństwa, wspólnoty, a nie jednostki. „ Wielokulturowość to f akt istnienia 
wielu kultur i świadomość istnienia takiego stanu rzeczy” [Buchowski 
2008, 24]. Tak rozumiana „wielokulturowość możliwa jest do pojęcia 
tylko wówczas, gdy dysponujemy -  w kontekście naszych myśli -  jako­
ścią zwaną kulturą”. A „czym jest kultura? W tradycji przede wszyst­
kim antropologicznej (czy etnograficznej) termin kultura kojarzony 
jest z terminem grupa'” [Zaporowski 2008, 53].

Najważniejszy (a przynajmniej najgłośniejszy) dla nowoczesnej fi­
lozofii politycznej spór między liberałami a komunitarystami dotyczył 
wprawdzie tożsamości indywidualnych podmiotów, ale ujmowanej jako 
rezultat ich przynależności wspólnotowej -  chodziło o to, czy jednostka 
może ją wybrać, czy jest na nią skazana swoją społeczno-kulturową ge­
nealogią. Komunitarystyczni ideolodzy multikulturalizmu rozumieli 
i rozumieją wielokulturowość jako koegzystencję w jednym społeczeń­
stwie różnych wspólnot kulturowych, do których jednostkowa przyna­
leżność jest nie tylko przesądzona, ale też niezmienna.

Zgodnie z tym podejściem, w społeczeństwie, a zwłaszcza zbioro­
wości politycznej, może, a nawet powinno funkcjonować wiele grup 
kulturowych, ale ich uczestnicy mogą, a nawet muszą identyfikować 
się tylko z jedną, a więc ich tożsamość ma być (jest) monokulturowa. 
Chodzi więc o prawo kulturowej autonomii wspólnot, których człon­
kowie identyfikują się z nimi jednoznacznie i w pełni. Charles Taylor, 
jeden z głównych ideologów multikulturalizmu, forsujący tę doktrynę

143



w praktyce politycznej Kanady, propaguje nawet administracyjne for­
my przymusu uniemożliwiającego zmianę kulturowej przynależności, 
a więc tożsamości (np. zakaz posyłania dzieci z rodzin frankofońskich 
do szkół anglojęzycznych). Kryje się za tym założenie, że owa przyna­
leżność i tożsamość może być tylko jedna, identyfikacja z jedną kulturą 
wyklucza identyfikację z inną. W myśleniu „Taylora obecny jest wyraź­
ny rys konserwatywny, wynikający z przekonania, że w istocie rzeczy 
i naprawdę można być członkiem tylko jednej kultury, tej, w której 
zostało się wychowanym (socjalizowanym) [...], co więcej, że fakt ten 
należy pozytywnie waloryzować” [Szahaj 2004b, 62]. Znaczyłoby to, że 
wielokulturowość nie jest możliwa w tożsamości jednostkowej, indywi­
dualnej -  możliwe (a nawet pożądane) jest wielokulturowe społeczeń­
stwo, niemożliwy jest wielokulturowy (mający wielokulturową tożsa­
mość) człowiek. To zgodne z cytowanym już aksjomatem antropologii 
kulturowej, sformułowanym przez Chyde’a Kluckhohna: „to be human 
is to be cultured”, oznaczającym — albo przynajmniej w ten sposób inter­
pretowanym -  że akulturacja przebiega w jednej kulturze i do jednej 
kultury.

Multikulturalizm splata się w takim ujęciu z kulturowym deter- 
minizmem. Przy tym rozumieniu „wielokulturowość skazuje cię na 
uwięzienie w granicach twojej kultury czy też twojej domniemanej 
kultury. Afro-Amerykanin na zawsze pozostanie Afro-Amerykaninem, 
muzułmanin — muzułmaninem, a Amerykanin urodzony w plemieniu 
Apaczów -  Apaczem” [M. Vargas Llosa, za: Kunce 2003, 120],

Nawet ci multikulturaliści, którzy- jak Will Kymlicka-respektują 
i każą respektować tzw. klauzulę wyjścia, czyli swobodę wyboru przyna­
leżności kulturowej, zdają się rozumieć ją  w ten sposób, że wchodzenie 
do jakiejś kultury (wspólnoty kulturowej) jest równoczesne z opuszcze­
niem innej. Zostając protestantem (przystępując do protestanckiej -  
np. luterańskiej -  wspólnoty wyznaniowej) przestaje się być katolikiem 
(nie można pozostać katolikiem i stać się protestantem jednocześnie), 
przyjmując buddyzm (przystępując do buddyjskiej wspólnoty religij­
nej) przestaje się być chrześcijaninem. Indywidualne identyfikacje 
i tożsamości są więc rozłączne, ich odmienność wyraźnie wyodrębnio­
na, ich istota jednoznacznie określona, społecznie przypisana i kultu­
rowo wyznaczona, oparta na obiektywnych i niezmiennych kryteriach. 
„Jedno ‘ja ’, jedna kultura, jeden język” [Clifford 2000, 105],

144



Ale czy zostając Niemcem, musi się przestać być Polakiem, a bę­
dąc Francuzem nie można być jednocześnie Arabem? Jednowymia­
rowa tożsamość (przynależność kulturowa) staje się jeszcze bardziej 
problematyczna, gdy mowa o identyfikacjach różnego rodzaju. Czy 
Francuz nie może być muzułmaninem (Arab -  chrześcijaninem), Nie­
miec buddystą (Koreańczyk — luteraninem), protestant adeptem jogi 
(Flindus -  świadkiem Jehowy), Żyd miłośnikiem azjatyckich sztuk wal­
ki (Japończyk -  włoskiej opery), a muzułmanin kibicem futbolu ame­
rykańskiego?

Można pokazać, że wspólnotowe (grupowe) rozumienie wielokul- 
turowości prowadzi do poważnych trudności, a być może i sprzeczno­
ści. Michał Buchowski rozważa hipotetyczny przykład trzech domów 
w zwartej zabudowie szeregowej, zamieszkiwanych przez liczne, wie­
lopokoleniowe rodziny: katolicką, protestancką i prawosławną. Mamy 
tu do czynienia ze standardowo rozumianą wielokulturowością jako 
zamieszkiwaniem na jednym terytorium grup o odmiennej kulturze. 
Lecz style życia, wygląd, rodzaj słuchanej muzyki, sposób spędzania 
wolnego czasu różnicują członków tych rodzin nie według kryteriów 
wyznaniowych, lecz generacyjnych (młodzież łączy więcej z rówieśni­
kami z innych rodzin, niż własnymi rodzicami i dziadkami, podobnie 
jak starszych każdej generacji, niezależnie od wyznania). Mamy więc 
społeczność wielokulturową, ale gdzie biegną międzykulturowe grani­
ce, które z nich są ważniejsze, jak wyodrębnić odmienne kulturowo 
grupy? [Buchowski 2008, 30].

Takie rozumienie wielokulturowości wywołuje nie tylko trudności 
teoretyczne i praktyczne, ale także poważne niebezpieczeństwo. Albo­
wiem w ten sposób „rozumiane podejście proponujące wielokulturo- 
wość postulowałoby możliwość funkcjonowania wielości kultur, z któ­
rych każda kieruje się własnym poglądem na świat -  sobie tylko wła­
ściwym systemem wartości. [...] Przyzwolenie na to, by każda kultura 
kierowała się swoim własnym systemem wartości, jest automatycznie 
przyzwoleniem na nieakceptowanie (pozostawanie obojętnym) wobec 
innych kultur. W konsekwencji oznacza to niemożność jakiegokolwiek 
porozumienia się z innymi -  ‘wojnę wszystkich ze wszystkimi’” [Mam- 
zer 200 lb, 36]. Wielokulturowość pojmowana jako wyraźnie odróżnia­
jąca i oddzielająca (separująca) wspólnoty kulturowe oraz jednoznacz-

145



nie przypisująca każdego uczestnika do jednej z nich, jest więc mocno 
problematyczna, a nawet może być niebezpieczna.

Przy indywidualnie rozumianej wielokulturowości (wielokulturowej 
tożsamości) pojawiają się natomiast dwie nieco odmienne kwestie:

1. Możliwości równoczesnej identyfikacji (utożsamienia) z dwiema 
lub więcej kulturami, kulturowymi wspólnotami (przynależnościami 
wspólnotowymi tego samego rodzaju), równoczesnego czerpania z ich 
zasobów,

2. Możliwości identyfikacji ze wspólnotami wyróżnionymi w opar­
ciu o odmienne elementy (kryteria) kultury*.

W pierwszym przypadku problem dotyczy tego, czy można się rów­
nocześnie identyfikować (utożsamiać) z dwiema (albo i nawet wielo­
ma) narodowościami, religiami, wspólnotami języka, a w drugim -  czy 
można budować indywidualną tożsamość w oparciu o identyfikację ze 
swobodnie i niezależnie dobraną narodowością, religią, grupą społecz­
ną itd.

To drugie wydaje się mniej problematyczne. Jak stwierdziła Kło- 
skowska, człowiek jest uczestnikiem wielu wspólnot, „np. rodziny, wie­
lu innych zbiorowości, grup celowych i społeczności. Oznacza to, że 
człowiek w różnej mierze i w różnym stopniu identyfikuje się z wie­
loma społecznościami i grupami. [...] Jednostka ludzka jest umiesz­
czona lub sama sytuuje się w obrębie tych różnorodnych związków nie 
wyczerpując się w powiązaniu z żadnym z nich bez reszty, a z każde­
go czerpiąc pewne elementy swego samookreślenia. D o p i e r o  t e

Nic analizujemy tu kryteriów i tożsamości pozakulturowych, np. rasowych czy 
płciowych (genderowych), których współudział w kształtowaniu wielowymiarowej 
tożsamości jest oczywisty. Jak pisał Kozielecki, „człowiek jest wielowymiarowy 
czy -  jak mówił Gombrowicz -  pełnowymiarowy, ponieważ składa się ze struk­
tur biologicznych, społecznych i psychologicznych, ponieważ jego działania są 
uruchamiane przez różnorodne motywy materialne i duchowe, ponieważ pracu­
je na poziomie świadomym i nieświadomym, ponieważ ma wbudowane układy 
poznawcze, emocjonalne i wolicjonalne, ponieważ jest osobą niepowtarzalną 
i niewymienialną, ponieważ żyje jednocześnie w świecie zewnętrznym i wewnętrz­
nym” [Kozielecki 1996, 3], Podobnie też ową wielowymiarowość ujmował Geertz: 
„według tej koncepcji, człowiek jest połączeniem wielu warstw” -  biologicznej, 
psychologicznej, społecznej i kulturowej [Geertz 2005, 55 i n.]. Nie o taką wielo­
wymiarowość tu chodzi, lecz jedynie kulturową. Kategorie pozakulturowe zosta­
ną tu uwzględnione ewentualnie jako kulturowo interpretowane -  kolor skóry czy 
płeć odgrywają pewną rolę w kulturze właśnie ze względu na znaczenie nadawane 
im przez kulturę.



w s z y s t k i e  e l e m e n t y  c z e r p a n e  z r ó ż n y c h  z w i ą z k ó w  
w r a z  z i n n y m i ,  p s y c h i c z n y m i  c z y n n i k a m i ,  s k ł a ­
d a j ą  s i ę  n a  t o ż s a m o ś ć  j e d n o s t k i ” [Kloskowska 2005, 
103-104; podkr. JAM]*. Zaznacza ona wprawdzie, że niektóre elemen­
ty kulturowe, czerpane z przynależności do jednej wspólnoty, ulega­
ją  modyfikacji w połączeniu z wyznaczonymi przez przynależność do 
innej wspólnoty, np. „we wszystkich kulturach ludowych Europy reli- 
gia, nawet ‘powszechna’ w założeniu, ulega procesowi etnicyzacji. Jest 
to zwłaszcza widoczne w katolicyzmie polskim, mocno akcentującym 
kult lokalnych lub adaptowanych świętych i Matki Boskiej, Królowej 
Korony Polskiej” [tamże, 172]. Religia ulega więc swoistemu „unaro­
dowieniu” czy „ulokalnieniu”, zwłaszcza w konfrontacji z „obcymi”, 
u których konfiguracja elementów kulturowych (tu: narodowych i re­
ligijnych) przybiera inny wzór (Niemiec-protestant, Rosjanin-prawo- 
sławny). Wcale to jednak nie musi oznaczać jednej tylko możliwości 
doboru tych elementów (o czym niżej na przykładzie Śląska Cieszyń­
skiego; Niemiec-protestant to zresztą skojarzenie urobione przez Po­
laków w konfrontacji z pruskimi sąsiadami), a zatem „religia należy 
do kategorii ‘cegiełek’ , elementów narodowości, które są jej fakulta­
tywnymi częściami. Może być też oddzielona od poczucia narodowego, 
stanowić bardziej uniwersalny, ponadnarodowy czynnik łączący ludzi 
jednego wyznania” [tamże].

Takich uniwersalnych, a więc także ponadnarodowych czynników 
indywidualnej tożsamości (identyfikacji) mogą dostarczać również za­
soby innych niż religia dziedzin kultury, zatem „przyswojenie drogą 
kulturalizacji określonej kultury narodowej, a więc np. polskości, nie 
wyczerpuje możliwości kształtowania przez kulturalizację poczucia 
wyobrażonej wspólnoty. Wspólnota symboliczna oparta na doznaniach 
czerpanych z lektury Dostojewskiego i Prousta, ze słuchania muzyki 
Beethovena i Lutosławskiego, z oglądania malarstwa Leonarda, Cha­
galla, Braque’a będzie wspólnotą szerszą, europejską, może globalną,

* Szacki podobnie stwierdza:„truizmem (co prawda, niepozbawionym poważ­
nych konsekwencji teoretycznych) jest twierdzenie, że człowiek, zwłaszcza bę­
dący członkiem społeczeństwa nowoczesnego, należy do wielu różnych grup spo­
łecznych i tym samym posiada wiele tożsamości, z których jedne są usytuowane 
względem siebie koncentrycznie, inne natomiast wielorako się krzyżują” [Szacki 
2004, 36]. Dokonany przez niego w nawiasie wtręt zostanie tu potraktowany jako 
znamienny i istotny, dlatego został wyróżniony.

147



i jeszcze bardziej różnorodną, nie można bowiem zapominać o wspól­
notach rocka i bluesa, kryminalnego serialu i melodramatu mydlanej 
opery. Nie należy bowiem z góry odrzucać możliwości kształtowania 
się także takich wspólnot” [tamże, 11]. Ta ostatnia sugestia jest już 
jednak kontrowersyjna, bowiem podążanie za nią prowadzi do zetknię­
cia się z kwestią pochopnego urabiania quasi-odmian kulturowych 
i przypisywania im odrębności (swoistości), co zostało podniesione 
w rozdziale pierwszym. Nie będziemy już do tego wracać.

Nawiązując natomiast do trafnej uwagi o „polonizacji” katolicy­
zmu, można zauważyć, że zjawisko to dotyczy nie tylko tego wyznania, 
nie tylko religii i nie tylko Polski. „Procesowi ‘polonizacji’ religii podle­
gały i podlegają, choć zapewne nie w tej samej mierze, i inne niekato­
lickie wyznania religijne. Także w nich zachodzą wzajemne oddziały­
wania różnych elementów charakteru narodowego i pewnych aspektów 
religijności”, a „wynikiem podobnego procesu są też odmienności pra­
wosławia, np. prawosławia greckiego, serbskiego, ukraińskiego, rosyj­
skiego oraz pewne różnice w protestantyzmie itd.” [Szmyd 2006, 136]. 
Z kolei buddyzm, coraz licznej przyjmowany przez Amerykanów, uległ 
tam swoistej „amerykanizacji”: „w Stanach Zjednoczonych, inaczej niż 
w Azji, kobiety odgrywają w buddyzmie taką samą rolę, jak mężczyźni; 
wspólnoty buddyjskie w Ameryce przyjmują bardziej demokratyczne 
formy i nie zawsze ślepo słucha się w nich nauczyciela; we wspólnotach 
amerykańskich, co także odróżnia je od niektórych społeczności azja­
tyckich, nie ma wyraźnego podziału na mnichów i świeckich: wierni 
medytują tak samo, jak mnisi, i pracują w świecie, jak świeccy. Wszyst­
ko to świadczy o tym, że jesteśmy świadkami narodzin amerykańskiej 
formy buddyzmu” [Mathews 2005, 153-154].

Takiej „etnicyzacji” czy „unarodowieniu” uległy też wymienio­
ne przez Kłoskowską kulturowe formy rocka czy bluesa: na początku 
w warstwie wokalnej zawierały teksty wykonywane po angielsku, zgod­
nie z oryginalną wersją lub warstwą językową. Obecnie blues czy rock 
śpiewane są w rodzimych językach wykonawców, a więc nie tylko po 
polsku czy białorusku, ale i po japońsku. Niekiedy próby etnicyzacji czy 
unarodowienia idą jeszcze dalej, jak np. w przypadku łączenia formuły 
rock’n’rollowej z muzyką ludową (lokalnym folklorem -  w Polsce np. 
Skaldowie czy grupa No To Go, w muzyce Santany motywy latynoskie, 
w Irlandii tzw. celtycki rock, afrykańskie rytmy u Osibisa, w Japonii

148



włączanie do rocka elementów tamtejszej ludowej muzyki min’yd); po­
dobnie w jazzie (Zbigniew Namysłowski, Michał Urbaniak, ale także 
Gato Barbieri, Eumir Deodato i inni muzycy pozaamerykańscy). Nie­
którzy spośród takich kompozytorów i wykonawców stali się istotnymi, 
aktywnymi uczestnikami czy wręcz współtwórcami lokalnej kultury 
muzycznej.

Identyfikacja z konkretną wspólnotą i oparta na niej tożsamość nie 
musi mieć charakteru jednoznacznego i dychotomicznego (identyfika- 
cja-brak identyfikacji), lecz może się lokować na pewnej skali, wyzna­
czonej przez szerokozakresowe spektrum możliwości. Co więcej, gdy 
wchodzi w grę większa ilość kryteriów, miejsce konkretnego uczestnika 
wspólnoty usytuowane na owej skali zależy od tego, które z tych kryte­
riów (wymiar tożsamości) bierzemy pod uwagę, zatem usytuowanie to 
może być bardzo zróżnicowane [Kempny 2004, 185]. Prowadzi to więc 
do zróżnicowania i rozpraszania tożsamości indywidualnej. Proces „et- 
nicyzacji” czy „unarodowienia” różnych treści, elementów kultury ma 
swoje przedłużenie w ich „prywatyzacji”.

Jeśli zaś chodzi o możliwość łączenia identyfikacji z kilkoma wspól­
notami tego samego typu (rodzaju), to Kłoskowska podniosła kwestię 
ich pod tym względem -  a więc rodzajowej -  odmienności. „Doktryny 
religijne operują zwykle zasadą ortodoksji. Neofita i konwertyta chcący 
zachować część dogmatów oraz rytuałów dawnej wiary, a także skłonny 
wprowadzać je do systemu nowych wierzeń i praktyk, byłby oskarżony 
o herezję. Kultura narodowa jest znacznie luźniejszym syndromem za­
sad i wartości [...]. Konwertyta narodowy może więc wprowadzać do 
kultury przyjętej wątki zachowane ze swej kultury pochodzenia” [Kło­
skowska 2005, 179].

Trzeba jednak zauważyć, że konwersja wyznaniowa jest (przynaj­
mniej zewnętrznie, w formie przynależności do wspólnoty wyznanio­
wej) łatwiejsza od narodowej. Poza nielicznymi wyjątkami (np. juda­
izmem) wspólnoty wyznaniowe nader chętnie przyjmują nowych wy­
znawców i nie stawiają im wygórowanych wymagań inicjacyjnych, poza 
złożeniem deklaracji wiary i dokonaniem symbolicznego rytuału (np. 
chrztu). Nie ma też możliwości sprawdzenia wewnętrznego poczucia 
identyfikacji wyznaniowej, więc i jego zgodności z ortodoksją, a także 
ujawnienia ewentualnego odstępstwa czy synkretyzmu za nim się kry­
jącego (tym bardziej, że w wielu religiach nie ma stosownej instancji

149



mogącej i mającej to sprawdzać, jak robiła to niegdyś -  a w każdym 
razie usiłowała -  inkwizycja). Badania pokazują, że polscy katolicy -  
uchodzący za wyróżniających się żarliwością i gorliwością -  dobierają 
sobie dość swobodnie z katolickich dogmatów takie, które ich przeko­
nują lub im odpowiadają, odrzucając i kwestionując nawet te, które 
można uważać za fundamentalne dla chrześcijaństwa (istnienie oso­
bowego Boga, zmartwychwstanie Jezusa, życie wieczne nieśmiertelnej 
duszy itd.). „Procesy te wyrażają się w dowolnym wybieraniu z kanonu 
wiary i etyki katolickiej tego, co chce się zaakceptować, i tego, co się 
odrzuca mocą własnej decyzji, nie oczekując jakiegoś instytucjonalne­
go poręczenia słuszności wyboru. Na skutek takiego konstruowania 
przedmiotu wiary, traci jednoznaczność punkt odniesienia dla religij­
nego samookreślenia. Tożsamość Polaka-katolika staje się tym samym 
problematyczna” [Jawłowska 2001, 64], Jak stwierdza ksiądz, wykła­
dowca Katolickiego Uniwersytetu Lubelskiego, „religijność ‘dziedzi­
czona’ powoli przekształca się w religijność z wyboru, osobową, często 
staje się ona nie w pełni spójna, selektywna i wybiórcza” [Mariański 
2005, 375]. Także więc w tych dziedzinach kultury zachodzi proces 
„prywatyzacji” ich treści. Można zatem powiedzieć, że ortodoksyjne 
rozumienie dogmatów wiary i rygorystyczne traktowanie wymogu ich 
akceptacji jako kryterium przynależności wyznaniowej, zredukowałoby 
liczbę tak identyfikowanych katolików do wielkości znacznie niższej od 
formalnie (ochrzczeni) i subiektywnie (deklaracja własna) ustalonej.

W niektórych religiach (np. judaizmie) istnieją obok ortodoksyj­
nej także inne (reformowane, postępowe) odmiany, odrzucające wie­
le z owych ortodoksyjnych rygorów, nakazów i zakazów (np. koszer- 
ność czy obrzezanie). Są też religie (np. buddyzm), w których pojęcie 
ortodoksji właściwie nie ma zastosowania; ludzie Zachodu zostający 
(a przynajmniej to deklarujący) buddystami zachowują wiele wcze­
śniejszych przekonań czy przyzwyczajeń o chrześcijańskim rodowo­
dzie, łącząc je z nowym wyznaniem. Wielu niechrześcijan ustawia 
w domach i ubiera choinki, chrześcijanie w Afryce zachowują wiele 
obrzędów i rytuałów plemiennych o rodowodzie animistycznym. Nie 
mówiąc już, że prawie cały świat liczy czas od narodzin Jezusa czy 
przyjmuje prezenty od Sw. Mikołaja (skądinąd przerobionego na kra­
snala z reklamy Coca-Coli).



W Stanach Zjednoczonych, a więc społeczeństwie jednocześnie 
silnie religijnym, wielowyznaniowym i liberalnym, rozpowszechnione 
jest przekonanie o swobodnym wyborze religii, w tym własnej. Wielu 
konserwatywnych tzw. ewangelicznych chrześcijan otwarcie głosi swo­
je „ponowne narodziny”, czyli świadomie, w dojrzałym wieku dokonany 
przez siebie „wybór Jezusa”. Z kolei wśród chrześcijan „liberalnych” 
panuje pogląd, że wiara jest sprawą na tyle indywidualną, że każdy 
może wierzyć w co zechce. Istnieją wreszcie grupy (ruchy) religijne 
o otwarcie synkretycznym charakterze, łączące treści dobierane z wie­
lu tradycji i wierzeń religijnych, układane w swobodnie tworzone kom­
pozycje doktrynalno-rytualne. Swobodę wyboru religii eksponują także 
przedstawiciele wyznań mniejszościowych i egzotycznych (zwłaszcza 
świeżo na nie nawróceni), afirmujący i zabezpieczający w ten sposób 
swoje prawo do ich przyjmowania i kultywowania. Znamienne, że omal 
wszyscy przedstawiciele wymienionych tu postaw wobec religii powołu­
ją  się jednocześnie na swą tożsamość amerykańską i przynależność do 
amerykańskiego społeczeństwa: jedni — jako chrześcijańskiego, inni -  
gwarantującego swobody wyznaniowe, a jeszcze inni -  pluralistycznego 
religijnie. Mimo różnego stosunku do religii, prawie każdy uważa się 
za Amerykanina [Mathews 2005].

W USA zachodzi także proces indywidualizacji, prywatyzacji reli­
gii. Mimo ciągle bardzo wysokiego odsetka deklaracji o wierze w Boga, 
spada systematycznie liczba Amerykanów uważających się za chrześci­
jan i utożsamiających z konkretnymi kościołami, rośnie grupa niena- 
leżących do żadnego z nich. „Wiara jest dla Amerykanów wciąż ważna 
-  modli się 78 proc., a jedna trzecia odnalazła wiarę świadomie, jako 
dorośli ludzie -  ale coraz bardziej prywatna” [Bosacki 2009, 14].

Badania pokazują, że indywidualizacja religii, samodzielny i swo­
bodny dobór składników własnej, prywatnej religijności jest także ce­
chą społeczeństw uchodzących za zsekularyzowane, czyli europejskich. 
„W Europie Zachodniej silne są procesy indywidualizacji religijności. 
Religia staje się w coraz mniejszym stopniu rzeczywistością zewnętrz­
ną, znajduje raczej oparcie w wewnętrznym świecie jednostki. Jednost­
ka wybiera spośród wielu ofert te, które odpowiadają jej potrzebom, 
z różnorodnych wzorów interpretacji i wyjaśniania życia konstruuje 
swój własny świat idei i wartości. [...] Religijność staje się w i e l o ­
w y m i a r o w a ,  a najliczniejszą w Europie jest zbiorowość ludzi zdy­



stansowanych wobec Kociołów i -  jak to określa Paul M. Zulehner -  
religijność ‘kompozytorów’, komponujących religijność według własnej 
reżyserii, nie zaś według ‘partytury’ Kościoła” [Mariański 2005, 363, 
366; podkr.JAM],

Tak więc identyfikacje wyznaniowe nie muszą być ani jednoznacz­
ne, ani wykluczające się wzajemnie, ani bezwzględnie zgodne z wymo­
gami ortodoksji.

Natomiast identyfikacje narodowe, pozornie podatniejsze na syn- 
kretyzm, są trudniejsze do osiągnięcia w warstwie zewnętrznej (przy­
należności wspólnotowej). Wymagają spełnienia niełatwych kryteriów, 
opartych na przyswojeniu wielu elementów wzoru kulturowego (zna­
jomość języka, tradycji, kodu symbolicznego), bez znajomości których 
trudno zostać dopuszczonym do narodowej wspólnoty i uzyskać po­
twierdzenie narodowej tożsamości. Lecz w dzisiejszym świecie „roz­
luźnia się niewątpliwie zakładany przez Herdera związek między toż­
samością narodową a tożsamością kulturową. Nie jest przypadkiem, że 
w wielu krajach rozwiniętej demokracji definiuje się naród w ter­
minach wspólnoty polityczno-prawnej, pozostawiając jednostkom 
wolność w dziedzinie kształtowania własnej tożsamości kulturowej” 
[Zeidler-Janiszewska 1987, 166].

Następuje też redefiniowanie pojęcia identyfikacji narodowej, 
zmieniające (rozszerzająco) sens tożsamości narodowej. „To, co do­
puszcza się jako oznakę przynależności narodowej, jest niezwykle 
zróżnicowane i wydaje się, że zachodnie, świeckie narody muszą co­
raz bardziej rozszerzać swoje poglądy co do zwartości kulturowej, by 
włączać tych, których wcześniej uważano za ‘innych’” [Edensor 2004, 
42]. Pojęcie tożsamości narodowej denotuje coraz bardziej zróżnico­
wane i urozmaicone treści. „Narody i tożsamość narodowa są zmienne 
i różnorodne w formie. Jak wszystkie inne formy, praktyki i ekspresje 
kulturowe, są one z istoty swej synkretyczne. [...] Współczesna tożsa­
mość narodowa wykorzystuje mnożące się formy, praktyki i znaczenia 
kulturowe, które są akurat dostępne” [tamże, 53]. Ponadto zachodzi 
wskazany w rozdziale pierwszym proces wewnętrznego kulturowego 
„pękania” narodów (według formuły „jeden naród, dwie kultury”), 
a nawet wywoływania lub spontanicznego wybuchania „wojen kulturo­
wych” wewnątrz konkretnych narodów (swoistych kulturowych wojen 
domowych), w których jedna z owych skonfliktowanych kultur wyra­



ża się w postawach i identyfikacjach otwartych, podatnych na „obce” 
wpływy, słabo przywiązanych do konkretnej tradycji i skłonnych do kul­
turowego synkretyzmu.

Jerzy Szacki przychyla się do tezy, że „są tożsamości, których 
zmiana przychodzi jednostce łatwo i nie nastręcza żadnych dylema­
tów moralnych, ale są i takie, których wyparcie się okazuje się czasa­
mi dla wielu ludzi nie do pomyślenia nawet w obliczu groźby niedoli, 
męczeństwa lub śmierci” [Szacki 2004, 37], Najwyraźniej nie bierze 
on jednak pod uwagę kontekstu sytuacyjnego. To, co ktoś odrzuciłby 
w warunkach wywieranej na niego presji czy groźby, uważając ustąpie­
nie w takich okolicznościach za „wyparcie się siebie”, mógłby przyjąć 
jako wynik wolnego wyboru, zachowując poczucie autonomii. Znane 
są przypadki Polaków, którzy odmówili w czasie hitlerowskiej oku­
pacji podpisania volkslisty, a nawet aktywnie walczyli z okupantem, 
a po wojnie wyjechali do Niemiec i przyjęli niemieckie obywatelstwo 
(można wskazać nawet przypadki Żydów, którzy tak postąpili, spo­
śród których powszechnie znany jest Marcel Reich-Ranicki). Podobnie 
w przypadku konwersji religijnej, której można stanowczo odmawiać 
pod przymusem, a dokonać pod wpływem indywidualnych przemyśleń 
czy przeżyć, w akcie autonomicznej decyzji.

Szacki podnosi także, że spośród różnych form tożsamości pew­
ne wybijają się na czoło jako właśnie „naczelne”, „centralne” czy „za­
sadnicze” (master-identity), ale sam wskazuje, że są one historycznie 
i kulturowo zmienne, a więc przygodne. Dawniej była to np. tożsamość 
religijna, później narodowa, a w Indiach niegdyś kastowa, w feudali- 
zmie -  stanowa itd. Nawet takie „obiektywne” tożsamości jak płciowa 
mają charakter kulturowo i historycznie zmienny (co innego oznacza 
być kobietą w plemieniu Azande, co innego w Szwecji, co innego w An­
glii średniowiecznej, co innego w dzisiejszej), podobnie identyfikacje 
poprzez rasę czy grupę wiekową i in.

Subiektywne poczucie tożsamości (jako identyfikacji) staje się po­
nadto czym innym niż instytucjonalne zatwierdzenie lub pozbawienie 
przynależności. Tak więc Żyd przyjmujący katolicyzm i poddający się 
obrzędowi chrztu może zostać uznany przez zwierzchników macierzy­
stej wspólnoty (rabinów) za tracącego całkowicie swą żydowską toż­
samość, ale on sam uważać ją  za zachowaną przynajmniej częściowo 
i wciąż dla niego ważną (przykłady kard. Lustigera czy Edyty Stein są



bodaj najbardziej znane)*. Nieortodoksyjny czy krytyczny wobec ma­
cierzystej wspólnoty jej uczestnik, pozbawiony formalnej do niej przy­
należności (obłożony klątwą, ekskomuniką, fatwą, skazany na banicję 
itp.) może utrzymać poczucie identyfikacji z nią i wynikającej stąd toż­
samości. Zachowanie, otrzymanie łub pozbawienie obywatelstwa nie 
musi zmieniać subiektywnego poczucia tożsamości (bycia Polakiem, 
Niemcem czy Ukraińcem). Piłkarz Łukasz Podolski pokazuje, że może 
to być tożsamość złożona, skomplikowana, wielowymiarowa. Taka zło­
żona tożsamość jest wręcz typowa w społeczeństwach imigranckich, 
których uczestnicy mogą zachować poczucie identyfikacji sprzed przy­
bycia lub wynikające z rodzinnej genealogii, przyjmując również tę 
nową, nabytą dzięki przybyciu lub w wyniku kulturalizacji na miejscu. 
„Poczucie tożsamości narodowej nie jest zatem ostateczne, lecz ma 
charakter dynamiczny i dialogowy; znajduje się w konstelacjach wiel­
kiej matrycy kulturowej obrazów, idei, przestrzeni, rzeczy, dyskursów 
i praktyk” [Edensor 2004, 32].

Szacki podejmuje też kwestię zobiektywizowania tożsamości i tym 
samym jej zestandaryzowania, w przeciwieństwie do subiektywnego, 
zindywidualizowanego jej poczucia. Odróżnienie między subiektyw­
nym poczuciem, a obiektywnymi właściwościami („stylem życia”) uwa­
ża za równie istotne, co nieprecyzyjnie zakreślone we współczesnych 
analizach tożsamości. Sugeruje, że mogłyby one oprzeć się na rejestra­
cji przez neutralnego obserwatora cech obiektywnie występujących 
u badanych. „Starając się określić ‘tożsamość’jakiejś zbiorowości, mo­
żemy więc na przykład zajmować się językiem, jakim posługują się jej 
członkowie, tym, jak się organizują, jakie mają obyczaje i zamiłowania 
kulinarne, budownictwo, używki i sposoby spędzania wolnego czasu, 
nazwy ulic, ikonografię, ulubione sporty, metody wychowywania dzieci 
i układ stosunków między pokoleniami, formy kultu religijnego, oraz

* Sprawa ta jest jeszcze bardziej skomplikowana i „dzisiejsi Żydzi znajdują się 
w paradoksalnym położeniu, mianowicie z punktu widzenia ortodoksyjnego ju­
daizmu, czyli z perspektywy synagogi, każdy, kto pochodzi od żydowskiej matki, 
jest Żydem -  bez względu na przekonania, jakie żywi. Pozostaje Żydem także 
jako apostata. Natomiast z liberalnego punktu widzenia, który określa także 
orzecznictwo prawne państwa Izrael, Zyd ochrzczony przestaje być Żydem. Przez 
chrzest odrywa się od żydowskiej wspólnoty losu, nawet jeśli sam nadal uważa 
się za Żyda. Nie odrywa się jednak od tej wspólnoty przez ateizm” [Spaemann 
1995, 71]. Tak więc subiektywne poczucie identyfikacji może się spotkać z różną 
interpretacją instytucjonalną.



wieloma innymi przedmiotami wrzucanymi do olbrzymiego pojęcio­
wego worka zwanego pospolicie kulturą” [Szacki 2004, 19-20]. Po 
pierwsze jednak, nie wszyscy w swej tożsamości muszą opierać się na 
jakichkolwiek formach religijności, sportu czy używek. Po drugie, tym 
samym językiem mogą się posługiwać uczestnicy wspólnot o odmien­
nej, a nawet wrogiej sobie tożsamości (Irlandczycy i Anglicy, Serbo­
wie i Chorwaci), podobnie jak formami religijności (Turcy i Kurdowie, 
Grecy i Macedończycy), a uwielbienie dla tych samych dyscyplin sportu 
okazywać w formie antagonizmu kibiców rywalizujących drużyn (Indii 
i Pakistanu w krykiecie).

Zasadniczy problem tkwi jednak gdzie indziej: jak identyfikować 
członków wspólnoty mających być przedmiotem tak zamierzonego ba­
dania? Chcąc „obiektywnie” zbadać i określić cechy składające się na 
tak rozumianą tożsamość np. współczesnych polskich Żydów, Kaszu­
bów czy Ślązaków, trzeba najpierw ustalić kogo uznamy za Żyda, Ka­
szuba i Ślązaka, jak i gdzie zakreślimy granice wspólnoty mającej być 
badaną?Jeśli będziemy chcieli odwołać się do jakichś kryteriów (cech) 
obiektywnych, to wpadniemy w błędne koło: chcąc ustalić, co obiek­
tywnie identyfikuje współczesnego Żyda, Kaszuba czy Ślązaka, musie­
libyśmy najpierw wyróżnić ich na podstawie tego, co ich obiektywnie 
identyfikuje. Być może niegdyś taka obiektywna identyfikacja była 
łatwiejsza do ustalenia (Żydem jest wyznawca judaizmu, Kaszubem -  
posługujący się gwarą kaszubską, nie mówiąc już o przynależności do 
wspólnot plemiennych w społeczeństwie tradycyjnym czy stanów spo­
łecznych w społeczeństwie feudalnym), obecnie jest to nieporównanie 
trudniejsze. Szacki wiąże pojawienie się i upowszechnienie dyskursu 
o tożsamości właśnie z załamaniem obiektywistycznego paradygmatu 
w nauce (również w naukach społecznych) oraz rozwojem podejścia 
konstruktywistycznego, co oznacza, że opieranie pojęcia tożsamości na 
obiektywnych identyfikatorach jest nieadekwatne do sytuacji. Ponad­
to pisze on o innych pułapkach „obiektywizujących” ujęć tożsamości 
czy świadomości (narodowej, klasowej etc.), polegających na niebez­
pieczeństwie imputacji albo wykluczenia. Sam więc skłania się do ak­
ceptacji ujęć subiektywnych, odwołujących się do samowiedzy aktora 
(podmiotu) społecznego jako kryterium tożsamości. A tak rozumiana 
tożsamość nie musi być spójna, precyzyjnie określona i jednoznaczna,



jak w obiektywizujących schematach typologicznych. Staje się ona wy­
nikiem konstrukcji, interakcji i negocjacji.

Trzeba też wziąć pod uwagę, że wielowymiarowa czy wielowar­
stwowa tożsamość (nie tylko w formie samoidentyfikacji, ale także 
obiektywnej biwalencji czy poliwalencji, jak to nazwała Kłoskowska*) 
może wynikać nie z konwersji, lecz kulturalizacji w środowisku wielo­
kulturowym, mieszanym narodowo, wyznaniowo etc. (sama Kłoskow- 
ska zanotowała na Śląsku Opolskim zróżnicowane typy biwalencji, 
a więc nie tylko śląskich Polaków, śląskich Niemców, polskich Śląza­
ków i niemieckich Ślązaków, ale także polskich Niemców, a nawet 
osoby łączące identyfikacje i kompetencję kulturową śląską, polską 
i niemiecką; polski Białorusin czy polski Ukrainiec to identyfikacje 
i biwalencje nader często spotykane). Dochodzi do tego wreszcie wybór 
wielowymiarowej tożsamości, dokonywany w warunkach wielokulturo- 
wości, charakterystycznych dla współczesnego świata poddanego pro­
cesom globalizacji, oznaczającej w tym przypadku multikulturalizację. 
Nie musi się on wiązać ze zmianą lokalizacji, lecz wyrażać w samo- 
świadomej decyzji („refleksyjnej kreacji własnej tożsamości”, mówiąc 
językiem Giddensa). Jak stwierdza Kłoskowska, „główny nurt rozwoju 
zmierza w kierunku społeczeństwa otwartego na różnorakie tradycje 
i wpływy. [...] Nie naruszając syntagmy narodowych kultur, które zresz­
tą same ulegają przemianom, można je dopełniać czerpiąc przeżycia 
symboliczne z różnych źródeł i tradycji” [Kłoskowska 199lb, 59—60], 

Podobnie, a nawet szerzej podstawy tożsamości indywidualnej uj­
muje Manuel Castells, stwierdzając, że „konstrukcja tożsamości czerpie 
budulec z historii, geografii, biologii, produkcyjnych i reprodukcyjnych 
instytucji, zbiorowej pamięci i osobistych fantazji, aparatów władzy 
i religijnych objawień” [Castells 1998, 7]. Stanowczo odróżnia on in­
dywidualną tożsamość od „tego, co socjologowie tradycyjnie nazywa­
ją  rolą (społeczną)”. Te drugie bowiem są wypadkową indywidualnej 
aktywności i oddziaływania społecznych instytucji. Role wyznaczają 
funkcje, a tożsamości kształtują znaczenia. Jakkolwiek zaś indywidual­
ne tożsamości mogą mieć pochodzenie społeczne, stają się nimi „tylko

* Tam, gdzie inni autorzy używają określenia „tożsamość”, Kłoskowska stosuje 
dwie odmienne kategorie: identyfikacji (jako subiektywnego poczucia) i Walencji 
(jako obiektywnej kompetencji kulturowej), przyznając zresztą, że odbiega to od 
powszechnej praktyki [Kłoskowska 2005, 283], Wydaje się, że wynika to z próby 
oddania dwoistości angielskiego pojęcia „iclentity”.

156



wtedy i jeśli społeczni aktorzy internalizują je i tworzą ich znaczenie 
wokół tych internalizacji” [tamże]. Indywidualna tożsamość nie jest 
więc tym, co wyznaczone (kulturowo zdeterminowane), lecz tym, co 
wytworzone lub przynajmniej afirmatywnie przyswojone. Castells od­
różnia trzy rodzaje takich indywidualnych tożsamości, nazywając je ko­
lejno legitymizującymi, obronnymi (resistance) i projektowanymi (firoject 
identity). Ujmując je w kategoriach rozwijanej przez siebie koncepcji 
społeczeństwa sieciowego, zdolność i możność refleksyjnej konstrukcji 
tożsamości tego ostatniego typu uważa za ograniczoną tylko do elit.

Podobnie uważa Zygmunt Bauman, który kwestię swobody kształ­
towania tożsamości podnosi nawet do rangi kryterium współczesnej 
stratyfikacji społecznej. „Hierarchii społecznej nie wyznaczają już 
okrzepłe tożsamości z trwale przypisaną im miarą władzy, zamożności 
i poważania. Wobec właściwej wszystkim lub prawie wszystkim tożsa- 
mościom ulotności, niestałości, zasadniczą miarą pozycji społecznej 
i udanego życia jest stopień dowolności prawdziwego lub domniema­
nego wyboru tożsamości i zachowania jej tak długo, jak długo jest po­
żądana. [...] Współczesna hierarchia społeczna rozpościera się między 
wyborem a koniecznością, od autonomii samookreślenia u szczytu po 
bycie zdanym na przydział tożsamości u dołu” [Bauman 2001, 14]. 1 ak- 
że Zbigniew Bokszański uważa samodzielne kreowanie tożsamości za 
doświadczenie dostępne „w rzeczywistości niewielkim środowiskom 
‘kulturowych innowatorów’, ludzi z kręgów awangardy artystycznej czy 
liderów przemian światopoglądowych”, natomiast „zwykłym członkom 
współczesnych społeczeństw” przypisuje „iluzję oryginalności” stwarza­
ną przez sterujące nimi kampanie reklamowe wmawiające im „niepo­
wtarzalność”, „wyjątkowość”, „bycie sobą” itd. [Bokszański 2005, 42].

Natomiast Anthony Giddens przekonuje, że swoboda kształtowania 
tożsamości dostępna jest także pozostałym członkom społeczeństwa, 
w tym również tym wykluczonym, bowiem „nawet sytuację najmniej 
uprzywilejowanych kształtują dziś instytucjonalne elementy nowocze­
sności. Niedostępne wskutek deprywacji ekonomicznej możliwości są 
odbierane inaczej niż te wykluczone przez tradycję: właśnie jako moż­
liwości. Go więcej, w warunkach ubóstwa tradycja ulega nieraz jeszcze 
dogłębniejszemu rozkładowi niż gdzie indziej. Wskutek tego twórcze 
budowanie własnej tożsamości może stać się domeną właśnie ludzi 
ubogich” [Giddens 2006, 120], Kazimierz Obuchowski zwraca uwa-



gę, że ludzie o wyższej pozycji społecznej, a zwłaszcza wykształceniu, 
to często ci dłużej i intensywniej socjalizowani, zatem -  przynajmniej 
w niektórych formach i warunkach owej socjalizacji -  silniej wdrożeni 
do pewnych ról, ale także postaw i nawyków, niż „ludzie luźni”, outsi­
derzy, usytuowani na obrzeżu kultury i słabiej przez nią ukształtowani, 
zatem bardziej swobodnie traktujący swoją pozycję i tożsamość [Obu-
chowski 2000,197 i n.].

Na określenie procesów względnie swobodnego doboru składają­
cych się na indywidualną tożsamość elementów, czerpanych z zasobów 
kulturowych dostępnycli współczesnemu człowiekowi, ukuto przywoły­
wane już określenie „supermarket kultury”. Gordon Mathews opisuje 
je jako obejmujące — nieco wbrew swej nazwie sugerującej asortyment 
kultury masowej czy popularnej -  tak poważne i znaczące elementy 
tożsamości jak religia. W analizowanych przez niego wspólnotach spo­
łecznych Japonii i Hongkongu, pod względem etnicznym niemal zu­
pełnie homogenicznych, zjawiska dobierania sobie składników indywi­
dualnej tożsamości z oferty owego „supermarketu kultury” przybrały 
rozmiary i zakres tak poważny, że można stawiać pytania o istnienie 
jeszcze jakiejś „japońskości” w Japonii czy tożsamości chińskiej wśród 
mieszkańców Hongkongu. ,Jeśli japońskość zdefiniujemy jako sposób 
życia współczesnych Japończyków — sposób doświadczania otaczają­
cego ich świata kultury -  to pizza i jazz okażą się japońskie, a teatr 
no wręcz przeciwnie — cudzoziemski”, gdyż ten ostatni na własne oczy 
widziało znacznie mniej Japończyków, niż słuchało jazzu i jadło piz­
zę. „Ani pięciotonowe skale, ani muzyka ludowa min’yó nie dominują 
w kulturze muzycznej współczesnej Japonii. Czy możemy więc twier­
dzić, że są one prawdziwie japońskie, podczas gdy inne formy muzyki 
takie nie są?” [Mathews 2005, 61, 103].

W niektórych ujęciach, dla uwzględnienia przywołanych tu zjawisk 
i czynników, odróżnia się tożsamość społeczną i kulturową, traktując je 
jako pośrednio tylko związane ze sobą stadia indywidualnego rozwoju 
i podmiotowej identyfikacji. „Tożsamość społeczna w [tym] rozumie­
niu jest nierozerwalnie połączona ze społecznością, w której człowiek 
funkcjonuje. Natomiast tożsamość kulturowa byłaby taką, która zasa­
dza się na świadomości istnienia norm i wartości, na zgodzie na pewne 
określone sposoby interpretacji świata, niekoniecznie w powiązaniu ze 
społecznością jako taką. Tożsamość kulturowa zakłada więc indywi-

158



dualny, intencjonalnie dokonany wybór wartości, czasem wręcz wbrew 
grupie. Ten rodzaj tożsamości w zasadzie mógłby się pokrywać z tożsa­
mością społeczną, jeśli wybory jednostki ograniczają się tylko do tego, 
co proponuje społeczność, czyli odrzucają wszystko, co pochodzi spoza 
niej. Jednak tożsamość kulturowa może być obszerniejsza -  jeśli włą­
cza elementy pochodzące z innych kultur. [...] Tożsamość kulturowa 
jest właśnie swego rodzaju sumą wszystkich tożsamości społecznych 
(do różnych przecież społeczności jednostka może należeć)” [Mamzer 
2003, 111-112]. Zatem tożsamość społeczna, związana z przynależno­
ścią do danej grupy, jest rozumiana jako uwarunkowana przez tę grupę 
i przynależność do niej, natomiast tożsamość kulturowa to „wyższe sta­
dium rozwoju tożsamości jednostkowej”, polegające na uwolnieniu się 
od tych społecznych uwarunkowań i autorelleksyjnym tworzeniu, kon­
struowaniu, budowaniu. „W tym sensie proces budowania tożsamości 
jest procesem autonomizacji w stosunku do tego, co proponuje grupa 
społeczna, do jej definicji nadawanych własnym członkom” [tamże, 
115]. Tożsamość kulturowa byłaby więc wynikiem krytycznej autore- 
lleksji o uwarunkowaniach i wymogach narzucanych przez rodzimą 
grupę społeczną. Będąc „sumą wszystkich tożsamości społecznych” 
jest w istocie niepowtarzalną ich konfiguracją, albowiem „w gruncie 
rzeczy wszystkie elementy, które składają się na poczucie przynależno­
ści do różnych grup, mają na celu utworzenie takiej kombinacji, która 
będzie niepowtarzalna i nienadająca się do imitacji. To trochę jak bu­
dowanie z identycznych klocków krańcowo różnych budowli” [Mamzer 
1998, 43], Niekiedy dla odzwierciedlenia tej różnicy form tożsamości 
dokonuje się odróżnienia między identyfikacją, będącą rezultatem 
internalizacji wzorów danej (macierzystej) wspólnoty kulturowej, 
a indywidualizacją, polegającą na samodzielnym konstruowaniu nie­
powtarzalnej konfiguracji elementów czerpanych z różnych zasobów 
[za: Bokszański 2005, 39; przywołane pojęcia we francuskim źródłosło- 
wie to identification i identisation\. Odpowiada to także taylorowskiemu 
rozróżnieniu między „identyfikacjami zbiorowymi” a „oryginalnością 
podmiotu” [Taylor 1995, 12—15].

Przywołany już Mathews w swej analizie „supermarketu kultury” 
rezerwuje to pojęcie i opisywane przy jego pomocy zjawiska także do 
jednej tylko, zewnętrznej i świadomej warstwy działań autoidentyfika- 
cyjnych. Dwie głębsze charakteryzuje jako nieświadome i bezwiedne



albo nawet uświadamiane, lecz machinalne. Skądinąd jednak w swej 
analizie tożsamości Hongkończyków dochodzi do wniosku, że warstwy 
te, związane z kulturą chińską są u większości z nich cienkie i wątłe, 
natomiast cala pozostała reszta składająca się na ich tożsamość jest 
zaczerpnięta właśnie z „supermarketu kultury”. Podobnie jest, jak 
wskazaliśmy, w przypadku współczesnych Japończyków. Posługując się 
baumanowskim przeciwstawieniem „tożsamości ze sklepu” i „tożsa­
mości ze spiżarni”, można powiedzieć, że w obu tych społeczeństwach 
przeważa ta pierwsza. Dominacja ta jest jeszcze wyraźniejsza w innych 
społeczeństwach (nawiasem: paralelne do „supermarketu kultury” jest 
baumanowskie określenie „kultura jako spółdzielnia spożywców”).

Niekiedy kwestionuje się możliwość konwersji lub swobodnego 
wyboru kulturowych identyfikacji (przynależności), powołując się na 
jakiś rodzaj etnicznego „autentyzmu”, nieosiągalnego dla przybysza 
czy nowicjusza, który niezależnie od usiłowań, starań i poświęcenia po­
zostanie „obcy”, wraz z przyswojonymi przezeń elementami nowej kul­
tury. Zgodnie z tą wykładnią biały muzyk nigdy nie będzie grał jazzu 
czy bluesa tak jak Murzyni; Japończyk nie jest w stanie zagrać rocka 
tak jak zachodni rockmani; Europejczyk nie jest zdolny stać się „praw­
dziwym” buddystą jak Azjata. Źródła owego rzekomego „autentyzmu” 
kulturowego i powody niemożności jego osiągnięcia są jednak niejasne 
i wątpliwe. Mathews z pewną konsternacją stwierdza, że grając ama­
torsko jazz podczas swego pobytu w Japonii, traktowany był właśnie 
jako bardziej „autentyczny” wykonawca tej muzyki (bo Amerykanin), 
co objawiało się i tak, że jego pomyłki i potknięcia w grze były inter­
pretowane jako przejawy umiejętności improwizacji i poczuciafeelitigu, 
rzekomo nieosiągalnych dla bieglejszych technicznie japońskich ko­
legów z jego zespołu. Być może wykształcony akademicko muzyk nie 
potrafi wykonywać ludowej muzyki „autentycznie” właśnie dlatego, że 
jest zbyt biegły i muzycznie świadomy, podobnie jak malarz po Akade­
mii Sztuk Pięknych nie jest zdolny malować „autentycznie” ludowych 
obrazków (a tylko je mniej lub bardziej biegle naśladować). Lecz Euro­
pejczyk przyjmujący buddyzm ma na ogół znacznie wyższą znajomość 
tej religii, którą świadomie i po namyśle wybrał, niż jej „autentyczny” 
wyznawca wychowany (zsocjalizowany) w buddyjskim środowisku kul­
turowym, ograniczający często swą religijność do bezrefleksyjnego od­
twarzania rytualnych obrzędów. Neofici i konwertyci są na ogół gorliw­

160



si, bardziej żarliwi i zaangażowani, bardziej się starają i dbają o swoją 
nowo nabytą tożsamość kulturową, co może ich właśnie -  paradoksal­
nie — odróżniać od rutynowo, nonszalancko czy wręcz powierzchownie 
ją  traktujących „autentycznych” jej uczestników.

Gdyby przyjąć pogląd o jakiejś nadanej raz na zawsze „autentycz­
ności” kulturowej oraz zgodną z nim argumentację niektórych ko- 
munitarystów o kulturowym przypisaniu i kulturowo uwarunkowanej 
tożsamości, można byłoby -  jak to wytyka Szahaj -  sprowadzić je do 
dyrektywy „pozostańmy wszyscy tam, gdzie zawsze byliśmy”, zamyka­
jącej ludzi w kulturowych gettach i ustanawiającej coś w rodzaju kultu­
rowego apartheidu. Niektórzy teoretycy z krytycyzmem i podejrzliwo­
ścią odnoszą się do takich form kulturowego przypisania, dostrzegając 
w nich paralelę do rasizmu; są tacy, którzy uważają, że pojęcie „kultu­
ry” posłużyło w takich wykładniach do zastąpienia zdyskredytowanego 
pojęcia „rasy”, przy utrzymaniu tej samej intencji [Buchowski 2008, 
40]. A James Clifford pyta: „Kto ma taki autorytet, by wypowiadać się 
w kwestii tożsamości lub autentyczności grupy?” [Clifford 2000, 15] 
i stwierdza, że „wkraczając w świat, gdzie wszystko jest ze sobą powią­
zane, jest się zawsze, choć w różnym stopniu, nieautentycznym: po­
chwyconym między jakieś kultury, wplątanym w inne” [tamże, 18],

Nawet w tradycyjnych (czyli przednowoczesnych) wspólnotach 
identyfikacja i tożsamość nie jest jednak ani tak sztywna, ani jedno­
znaczna, w obu wyróżnionych tu wymiarach. Jak twierdzi Clifford, 
„tożsamość, rozumiana etnograficznie, zawsze musi być mieszana, 
względna i pełna inwencji” [tamże, 17]. Chińczyk, Albańczyk, podob­
nie jak Niemiec, nie musi mieć konkretnej identyfikacji religijnej, 
a więc przynależności do określonej wspólnoty wyznaniowej. Paweł 
z Tarsu był Żydem, ale obywatelem rzymskim, a przy tym chrześcija­
ninem. W Aleksandrii czasów panowania rzymskiego (a więc zlatyni- 
zowanych stosunków politycznych i społecznych) funkcjonowały kultu­
rowe wspólnoty zhellenizowanych (mówiących i piszących po grecku) 
Żydów, ale też ludności pochodzenia staroegipskiego czy koptyjskiego, 
w znacznej części już schrystianizowanej. Szwajcarzy są zróżnicowani 
od wieków wyznaniowo i językowo, zachowując tożsamość helwecką, 
a przy tym identyfikację kantonalną. Badania współczesnych Pakistań­
czyków osiadłych w Wielkiej Brytanii pokazały, że „czerpią tożsamość 
z trzech, częściowo pokrywających się, transnarodowych przestrzeni

161



kulturowych. Są to: kultura społeczności religijnej (Umma), kultura 
panazjatycka i kultura państw Gommonwealthu. Każda z tych prze­
strzeni kulturowych znajduje wyraz w rytualnych, instytucjonalnych 
i codziennych praktykach” [O’Brien 2001, 29],

Także w Polsce znane są podobne przypadki, np. zbieżności pol­
skiej tożsamości narodowej z mniejszościową, niekatolicką wspólnotą 
wyznaniową (jak luteranizm na Śląsku Cieszyńskim, czyli austriackim, 
gdzie dominujący przez kilka stuleci Niemcy austriaccy byli katolika­
mi, a Polacy przeważnie protestantami). Jak wiadomo, archetypiczne 
centrum kulturowej polskości („tam się człowiek napije, nadysze ojczy­
zny”) ulokowane jest w Soplicowie, usytuowanym na Litwie i opisanym 
w dziele zaczynającym się inwokacją „Litwo, ojczyzno moja!”. Znana 
też i często przytaczana jest autoidentyfikacyjna deklaracja Stanisława 
Orzechowskiego ,gente Ruthenus, natione Polonus”, niekiedy rozszerzana 
też w inne wersje i parafrazowana na liczne sposoby.

W epitafijnym artykule po śmierci Bronisława Geremka, Timothy 
Garton Ash napisał o nim: „Raz po raz demonstrował to, czego tylko 
ciasne umysły mogą nie dostrzegać -  że nie ma sprzeczności między 
byciem Polakiem, Żydem i Europejczykiem” [Ash 2008, 12].

Warto przy tej okazji zwrócić uwagę, że za symptomatyczne dla 
antysemityzmu uważane jest domaganie się od Żydów, aby się jedno­
znacznie „określili” (zakładające niemożność posiadania podwójnej, 
dwoistej tożsamości*). Jeszcze dalej idzie przekonanie, zgodnie z któ­
rym nie ma możliwości takiego samookreślenia, gdyż konkretna iden­
tyfikacja jest przypisana, dlatego Zyd może mieć wyłącznie tożsamość 
żydowską, zatem nie może i nigdy nie będzie identyfikować się z inną 
wspólnotą (polityczną, społeczną, kulturową, narodową), w której żyje, 
pozostając w niej na zawsze „obcy”. Nazistowscy ideolodzy uważali 
nawet, że „żydostwo” (Judentum) jest obiektywną (ugruntowaną bio­
logicznie, rasowo), niezmienną kategorią identyfikacyjną, niezależną 
od indywidualnego poczucia i tożsamości, a także deklaracji (w tym 
kulturowych, np. wyznaniowych) [Bauman 1992b, 88, 93],

Skądinąd w żartobliwy sposób do takich oczekiwań odnosi się dowcip z belgijskiej 
armii, w której oficer na pierwszej zbiórce wydał rekrutom dyspozycję: „Flanian- 
dowie na prawo, Walonowie na lewo!”. „A Belgowie dokąd?” -  odezwał się nie­
śmiały głos. „A kto pyta?!”. „Szeregowy Aron Rosenblum, panie poruczniku”.



Na podobnych podstawach oparte są podejrzenia i uprzedzenia 
wobec uczestników każdej innej mniejszościowej wspólnoty etnicznej 
czy wyznaniowej. Stąd biorą się także przymusowe i ekskluzywistyczne 
formuły identyfikacyjne typu „Polak-katolik” (zatem nie można być 
Polakiem nie będąc katolikiem) czy „tylko pod tym krzyżem, tylko pod 
tym znakiem, Polska jest Polską, a Polak Polakiem”. Jak z tego widać, 
niekiedy przymus czy presja tożsamościowa nie wynika z siły unilika- 
cyjnego oddziaływania konkretnej kultury, lecz działalności ideologów 
i doktrynerów identyfikacyjnej jednoznaczności i jednowymiarowej toż­
samości. Można tu mówić wręcz o wynalezionej tradycji (Hobsbawm), 
wynalezionej kulturze (Wagner) czy wynalezionej narodowości (Gell- 
ner). Taka wynaleziona tradycja, kultura czy narodowość jest jednak 
następnie narzucana i tym różni się od samodzielnie skonstruowanej 
czy wybranej tożsamości indywidualnej.

Nie jest przypadkiem, że jeszcze całkiem niedawno uważano pro­
blem tożsamości za dotyczący mniejszości, imigrantów, dewiantów czy 
ludzi wykluczonych lub dotkniętych zaburzeniami psychicznymi, a więc v 
tych żyjących na marginesie „normalnego” społeczeństwa, w którym 
role społeczne i związane z nimi tożsamości uznawano za wyznaczone, 
przypisane i oczywiste.

Antonina Kłoskowska uznała pogląd o niemożności podwójnej 
(tym bardziej wielowymiarowej) tożsamości za wskaźnik tzw. przez nią 
zamkniętej postawy narodowej, przeciwstawianej postawie otwartej 
[Kłoskowska 2005, 288] (obie kategorie i sposób ich użycia nasuwają 
skojarzenia z popperowskim przeciwstawieniem otwartego i zamknię­
tego społeczeństwa, w obu przypadkach z pozytywnym waloryzowa­
niem otwartości). Postawa otwarta oznacza nie tylko aprobatę zacho­
wywania, podtrzymywania pewnej identyfikacji, ale także akceptację 
jej zatracania, zrzekania się. „Z definicyjnych cech społeczeństwa libe­
ralnego, otwartego, wynika zgoda na zapominanie [własnej genealogii 
-  przyp. JAM] i zarówno na wejście innych do własnej wspólnoty, jak 
na odejście od niej swoich” [tamże, 423]. Zarówno wejście, jak wyjście 
nie musi oznaczać całkowitego zerwania, wejście do jednej wspólnoty 
nie musi oznaczać wyjścia z innej.

Tak więc „między tożsamością narodową Polaków a kształtującą 
się stopniowo, acz nie bez trudności, tożsamością europejską nie za­
chodzi sprzeczność fundamentalna, czy zasadnicza opozycyjność. Oby-



dwie orientacje, postawy czy poczucia mogą z większym lub mniejszym 
powodzeniem współistnieć w świadomości i zachowaniu Polaków. Co 
więcej -  mogą one wzajemnie się dopełniać i wzbogacać, inspirować 
i ożywiać twórczo” [Szmyd 2006, 100]. Empiryczne badania to potwier­
dzają jako zjawisko realnie występujące. Kłoskowska podaje, że „bada­
nie młodych absolwentów studiów wyższych w Polsce w 1995 r. wska­
zało, że silna identyfikacja narodowa bywa łączona ze zdecydowaną 
identyfikacją europejską” [Kłoskowska 2002, 168], Podobne były wyni­
ki badań wśród mniejszości narodowych i etnicznych (np. Ukraińców) 
oraz osób o silnym poczuciu regionalnym (Ślązaków). Co znamienne, 
u Białorusinów zaś częsta była korelacja przeciwna -  słaba identyfika­
cja narodowa współwystępowała ze słabą tożsamością europejską [tam­
że]. Jeśli naród jest wspólnotą wyobrażoną, a więc tożsamość narodowa 
oznacza identyfikację z tym, co wyobrażone, to czemu trudniejsza lub 
tym bardziej niemożliwa miałaby być identyfikacja z innymi wspólno­
tami wyobrażonymi, takimi jak Europa czy ludzkość? Gdyby była ona 
faktycznie niemożliwa, wtedy wszyscy byliby skazani na etnocentryzm, 
co jest konstatacją nie tylko przygnębiającą, ale kontrfaktyczną.

Wielowymiarowa tożsamość jest zjawiskiem tradycyjnym i po­
wszechnym na pograniczu kulturowym, a więc w warunkach bliskiego 
kontaktu i wzajemnego oddziaływania dwóch lub więcej kultur, uła­
twiającego czerpanie z ich zasobów przez ludzi żyjących w takich wa­
runkach. Tam także najbardziej problematyczne (w dosłownym sensie: 
rodzące problemy) oraz konfliktogenne jest przekonanie o istnieniu 
jednej tylko (jednowymiarowej) tożsamości, pociągające oczekiwanie 
albo wymuszanie konkretnej deklaracji samookreślającej lub -  co gor­
sza — przymusowe przypisywanie takiej identyfikacji.

Podejście takie wynika z tradycyjnego rozumienia pogranicza jako 
miejsca styku i starcia dwóch odmiennych systemów kulturowych, ma­
jących gdzieś swoje kulturotwórcze centra, często będące także centra­
mi administracyjnymi, politycznymi i przy użyciu administracyjnych 
lub politycznych metod wspierające ów system ścierający się na po­
graniczu z innym. Taki kształt czy obraz pogranicza jest nietrafny lub 
nieadekwatny. „Wiele współczesnych obszarów pogranicza straciło na 
ogół swój ‘status’ miejsca starcia różnych — odmiennych i/lub konku­
rencyjnych -  centrów dominacji. Pogranicza są obecnie bardziej miej­
scem przenikania niż dominacji kultur, bardziej obszarem przenikania

164



i uzupełniania niż rywalizacji i konfrontacji różnych centrów. Dlate­
go współcześnie znacznie trudniej wyznaczyć zarówno same terytoria 
pogranicza, jak i wskazać najbardziej istotne linie różnic i podziałów 
kulturowych przebiegających na tych obszarach” [Babiński 2005, 101]. 
Pojęcie pogranicza coraz częściej zastępowane jest więc określeniem 
„transgraniczność”, a tożsamość transgraniczna nabiera specyficznych 
cech, odrębnych od kulturowego centrum. W rezultacie tych procesów 
następuje przejście od tożsamości „obiektywnych”, „danych”, odziedzi­
czonych, do wybranych i indywidualnie akceptowanych oraz od mono- 
koncentrycznych do polikoncentrycznych, wielowymiarowych [tamże, 
113]. Skądinąd paralelnie do pojęcia „transgraniczność” upowszech­
niają się pojęcia „transnarodowość” i „transkulturowość”. A „w warun­
kach transnarodowych następuje transgresja granic modernistyczne­
go państwa narodowego wraz z przypisanym mu modelem tożsamości 
zbiorowej i celebracja przyjemności czerpana z różnorodności. Para­
dygmat transnarodowości pozwala więc na prowadzenie wielomodelo- 
wego stylu życia, opartego na rozbudowanej sieci ponadgranicznych 
powiązań” [Budakowska 2005, 51].

Skądinąd w wielu ujęciach -  co przywołuje w tym kontekście Kło- 
skowska — szczególna, niepowtarzalna wartość kultury polskiej przy­
pisywana jest jej cechom wynikającym właśnie z usytuowania na po­
graniczu wschodnich i zachodnich wzorów kultury, nasyceniu i wzbo­
gaceniu elementami pochodzącymi z obu stron. „Swoistość polskiej 
kulturyjest, lub co najmniej wydaje się, szczególnie wyrazista przez jej 
zawieszenie między Wschodem a Zachodem Europy i — paradoksalnie 
— właśnie ze względu na międzykulturowe pokrewieństwa, zapożycze­
nia z jednej i drugiej strony” [Kłoskowska 2005, 400]. Jest ona zatem 
polikoncentryczna i złożona z elementów pochodzących z przenikają­
cych się systemów kulturowych. To, co charakteryzuje polską kulturę, 
dotyczy też oczywiście jej uczestników, czyniąc z nich ludzi kulturowe­
go pogranicza i wielowymiarowej tożsamości.

Rozumienie wielokulturowości pogranicza jako miejsca styku, ście­
rania się czy spotkania kultur w klasycznym ich rozumieniu, wynika 
zresztą z pochopnej i wątpliwej teoretycznie ich reilikacji. To przecież 
nie kultury, lecz ludzie spotykają się i wchodzą w interakcje. A te są 
indywidualne, zróżnicowane i transkulturowe. Można więc stwierdzić, 
„że mówienie o wielokulturowości pograniczy -  nawet przy akceptacji

165



klasycznej definicji kultury -  da się zakwestionować lub wręcz stanowi 
mit badawczy” [Buchowski 2008, 37], Na pograniczu żyją ludzie o wie­
lokulturowej (transkulturowej) tożsamości, a nie odrębne kultury jako 
zamknięte monady. „Kultura pogranicza” to nie obszar koegzystencji 
różnych kultur, lecz ludzi o różnej, niekiedy złożonej, czasami niepo­
wtarzalnej tożsamości kulturowej.

Tezy o niemożności lub niedopuszczalności posiadania lub przyj­
mowania wielowymiarowej, wielokulturowej tożsamości zdradzają 
dwuznaczne paralele do zdezawuowanych teorii „czystości” ras, kul­
tur czy cywilizacji, interpretujących ich przenikanie i mieszanie jako 
degenerację. Oparte na takich wykładniach doktryny społeczne, poli­
tyczne i moralne (rasowej, kulturowej, klasowej, kastowej „czystości”) 
prowadziły do konsekwencji (w tym dyskryminacji „mieszańców”, „bę­
kartów” itd.) niemożliwych do akceptacji we współczesnym społeczeń­
stwie i z punktu widzenia współczesnych wyobrażeń o jego harmonij­
nym ukształtowaniu.

Problem ten ma jednak wymiar nie tylko społeczny i kulturowy, 
ale też stricte antropologiczny, czyli ontologiczny. Zmiany w podejściu 
do tej problematyki polegają „na odchodzeniu od rozumienia człowie­
ka w kategoriach ontologicznej struktury przedmiotu, to jest bytu wy­
posażonego w określone własności, i zastępowaniu jej kategorią bytu 
rozwijającego się w czasie, a zarazem skończonego. [...] Uznanie, iż 
istotnym rysem ontologicznym tego bytu jest nie tylko rozpościeranie 
się w czasie, lecz i rozwój, któremu podlega on w ciągu całego okresu 
swej egzystencji, oznacza, że zarówno tożsamość tego bytu, jak i jego 
struktura ontologiczna pozostają problemem otwartym, domagającym 
się określenia” [Rosner 2003, 17-18]. Ściślej: samookreślenia. Odejście 
bowiem od przedmiotowego rozumienia człowieka oznacza ujęcie go ja­
ko podmiotu. „Podmiot indywidualny staje się w ten sposób w ontologii 
społecznej coraz bardziej ‘realny’. Jednostki przekształcają się w auto­
nomiczne centrum inicjatywy, motywacji, a ich oceny stają się kryteria­
mi mierzącymi piękno, dobro i użyteczność” [Bokszański 2005, 9],

Anthony Giddens wymienia takie konstytutywne elementy tożsa­
mości, jak indywidualne miano — nazwa indywiduowa (imię, nazwisko), 
wygląd (zarówno cielesny, fizyczny, jak i wyrażający się w ubiorze), lo­
kalizacja w przestrzeni (miejsce zamieszkania i związana z tym przy­
należność) oraz czasie (usytuowanie w łańcuchu pokoleń). Pokazuje



jednocześnie, wjaki sposób tradycyjne, kulturowo ukształtowane formy 
identyfikacji tych cech zanikają w społeczeństwach nowoczesnych (po- 
sttradycyjnych), przekształcając się w „refleksyjną konstrukcję własnej 
tożsamości”, samoświadome jej kształtowanie. „W posttradycyjnym 
porządku nowoczesności, w kontekście nowych form zapośredniczenia 
doświadczenia, tożsamość jednostki staje się przedsięwzięciem reflek­
syjnym. [...] Wraz ze słabnącym oddziaływaniem tradycji i rosnącym 
udziałem dialektycznego współoddziaływania globalności i lokalności 
w rekonstruowaniu życia codziennego, jednostki są zmuszone dokony­
wać wyborów tożsamościowych spośród różnorodnych opcji” [Giddens 
2006,8-9].

Można to zilustrować wieloma przykładami. Tradycyjne, identyfi­
kujące kulturowo imiona własne są zastępowane egzotycznymi, czer­
panymi z innych kręgów kulturowych -  stąd wśród polskich dzieci te 
o imionach Angelika, Karina czy Alan. Nawet jeśli stoi za tym sno­
bizm rodziców, wyraża się on poprzez ewidentny dystans do własnej 
tradycyjnej kultury (w której niegdyś imiona były wyznaczane przez 
świętego patrona, w dzień którego dziecko przychodziło na świat, a do­
minowały wśród nich te najbardziej charakterystyczne dla katolickiego 
kalendarza). Powszechne w kulturze masowej jest zaś przybieranie wy­
szukanych, nietypowych pseudonimów artystycznych, też często odwo­
łujących się do wzorów z innego kręgu (Violetta Villas, Kayah, Varius 
Manx, DJ Proxy). W analizowanym przez Mathewsa Hongkongu po­
wszechne są imiona angielskie i zanglicyzowane nazwiska, stąd takie 
indywidualne miana jak Bruce Lee, Harry Woo czy Deborah Chang. 
Podaje on zresztą przykłady znacznie bardziej wyszukanych imion 
tam spotykanych: Jocasta, Saville, Lavinia, a nawet Plato, Myth czy 
Freedom [Mathews 2005, 211]. Co ważne i znamienne: są to imiona 
wybierane samodzielnie, na ogół wraz z rozpoczęciem nauki w angloję­
zycznej (co tam powszechne) szkole, ale później deklarowane w urzę­
dach przy uzyskiwaniu dokumentu (nomen omen) tożsamości i oficjalnie 
noszone przez resztę życia.

Ale warto i tu zaznaczyć, że na pograniczu kulturowym podobne 
zjawiska występowały także dawniej, np. na Śląsku, gdzie można spo­
tkać osoby nazywające się Manfred Ociepka, Helmut Bednorz czy Hil- 
degarda Wilczek.

167



Wygląd jest kształtowany współcześnie przez strój odwołujący się 
często do innego wzoru, kodu i zasobu kulturowego (dżinsy, bejsbo- 
lówka, bermudy, chustka „arafatka”, orientalna biżuteria), ale także 
masowe stosowanie egzotycznych metod modyfikacji ciała (tatuaże, 
piercing, skaryłikacja, dredy, farbowanie włosów). „Dzięki możliwości 
ekspresji i wyrażania samego siebie na różne sposoby, ciało staje się 
środkiem wyrazu, a ponieważ tożsamość jest coraz częściej kompozycją 
różnych fragmentów, i ciało się zmienia. Tę zmianę osiąga się najpro­
ściej dzięki modzie, dzięki zakładaniu różnych masek na różne okazje. 
Ciało nie jest już tylko ciałem [...], staje się nośnikiem informacji, no­
wym medium, które można traktować jak wielki billboard. Ciało staje 
się środkiem manifestu” [Mamzer 2001, 256]. Tak dzieje się również 
w tych pozaeuropejskich społeczeństwach, w których istnieje swobo­
da kształtowania swojego wyglądu; tak więc wielu Azjatów rozjaśnia 
włosy lub farbuje je na różne kolory, ubiera się po europejsku, w stylu 
sportowym lub na wzór zachodnich subkultur (punkowo, hip-hopowo, 
skate’owo), w t-shirty z anglojęzycznymi nadrukami, kobiety silnym 
makijażem usiłują zakryć azjatyckie rysy twarzy. Liczy się przy tym 
oryginalność i niespotykane zestawianie składników wyglądu, który 
w ten sposób „staje sie głównym elementem refleksyjnego projektu 
‘ja ’” [Giddens 2006, 138].

Identyfikacja przez lokalizację staje się coraz bardziej problema­
tyczna w warunkach masowego przemieszczania się, przekraczania 
granic (także kulturowych), częstych zmian miejsca pobytu, ale tak­
że deterytorializacji kultury. „W tradycyjnych koncepcjach tożsamo­
ści miejsce -  rozumiane jako przestrzeń -  było ważnym dopełnieniem 
tożsamości. W filozofii ponowoczesnej coraz częściej podkreśla się 
jednak nomadyczny charakter natury ludzkiej” [Mamzer 2003, 142]. 
Trzeba tu przypomnieć, że najstarsze wspólnoty miały charakter no­
madyczny, łowiecko-zbieracki, koczowniczy, a więc stałe miejsce nie 
miało znaczenia dla tożsamości ich uczestników (każdy z nich mógł 
rodzić się w innym miejscu, a w ciągu swojego życia stale się prze­
mieszczać). Z kolei osiadły tryb życia i związane z tym przypisanie 
do miejsca niekoniecznie wyznaczało kulturową identyfikację, wystę­
powała bowiem różnica między bardziej homogenicznymi wspólno­
tami wiejskimi i bardziej wielokulturowymi wspólnotami miejskimi. 
Można wręcz stwierdzić, że „od samych swych początków miasto było

168



wielokulturowe” [Gołka 1997b, 171]. Przy czym -  znamy to także 
z przykładów polskich miast średniowiecza i renesansu — niekoniecz­
nie ograniczało się to do koegzystencji mieszkańców przynależnych 
do różnych wspólnot narodowych, etnicznych czy wyznaniowych, lecz 
także kształtujących swą własną tożsamość dzięki zasobom dostępnym 
w owej wielokulturowej przestrzeni. Stąd np. złożona, wielowymiarowa 
tożsamość takich znaczących osobistości, jak Wierzynkowie, Bonero- 
wie czyjust Decjusz. Różnica czasów dawniejszych i współczesnych jest 
różnicą stopnia urbanizacji, a więc rosnącego odsetka ludności żyjącej 
w warunkach miejskiej wielokulturowości. A współczesne wielkie mia­
sta są coraz bardziej wielokulturowe i kosmopolityczne, coraz słabiej 
określają tożsamość swoich mieszkańców, pozostawiając ją  do indywi­
dualnego, swobodnego kształtowania.

Jak stwierdza Kłoskowska, „zasada terytorialnego przypisania do 
narodowości wyrażona w ius soli nigdy nie była rozstrzygająca na tere­
nach etnicznie mieszanych. Jej znaczenie ulega tym bardziej osłabie­
niu w warunkach wzmagającej się przestrzennej ruchliwości obywateli 
współczesnego świata, chociaż ‘kraj lat dziecinnych’ zachowuje często 
emocjonalną wartość nawet dla ludzi najbardziej kosmopolitycznego 
trybu życia. Wszelkie jednak zasady przypisania w dziedzinie kultury 
pozbawione są cech fatalistycznej konieczności, a w toku dziejów ule­
gają osłabieniu na rzecz ‘osiągnięcia’ rezultatów własnego dowolnego 
działania i decyzji jednostek” [Kłoskowska 2005, 140],

Jak pisze Tim Edensor, krajobraz kulturowy ma istotne znacze­
nie dla tożsamości narodowej, lecz w znaczeniu umownym i symbo­
licznym, a niekoniecznie realnej lokalizacji. Tak więc umownym 
(konwencjonalnym) krajobrazem symbolicznym Holandii są poldery, 
Szwajcarii -  alpejskie hale, Argentyny -  pampa, zaś Irlandii -  zielone 
pastwiska. W rzeczywistości stanowią one jednak tylko część realnej 
przestrzeni zamieszkiwanej przez daną wspólnotę kulturową (narodo­
wą), a jeśli wziąć pod uwagę odsetek jej uczestników obecnie żyjących 
w tych miejscach, jest to część znikoma (przeważająca większość żyje 
poza nimi, przede wszystkim w miastach). Ponieważ współczesne naro­
dy formowały się na początku XIX wieku, gdy większość ludności żyła 
na wsi, a panujący ówcześnie romantyzm ową krajobrazową sielskość 
apoteozowal, więc utrwaliła się ona jako emblematyczna część kultu­
rowej tożsamości narodowej, choć dziś już tylko w formie symbolicznej

169



i umownej. Podtrzymuje się zatem przywiązanie do owych krajobra­
zów, w rzeczywistości żyjąc poza nimi [Edensor 2004, 68 i n.j. (Poka­
zuje on, w jaki sposób symboliczna przestrzeń countiyside, emblema- 
tyczna dla angielskiej tożsamości, była i jest konstruowana w oparciu
0 selektywnie dobrane elementy, przy skwapliwym pomijaniu innych, 
takich jak słupy sieci energetycznej, maszty telefonii komórkowej, an­
teny satelitarne, a nawet samochody, nie mówiąc o osobach innego niż 
biały koloru skóry, ubranych młodzieżowo itd., a więc tego wszystkie­
go, co stanowi faktyczną, nieusuwalną część, niekiedy nawet dominan­
tę współczesnego angielskiego krajobrazu). Wierzby na mazowieckiej 
miedzy, oczerety nad Niemnem, zalesione pagórki wokół Nowogródka 
(na jednym z których „przed laty [...] stał dwór szlachecki, z drzewa, 
lecz podmurowany”) czy poleskie bagna („Polesia czar...”) mogą więc 
pozostać częścią owego symbolicznego krajobrazu narodowego, gdy 
w rzeczywistości znikoma czy śladowa część kulturowej wspólnoty żyje 
pośród nich i odgrywają one we współczesnej kulturze (w tym przypad­
ku polskiej) rolę śladową lub po prostu żadną. W kulturze narodu ży­
dowskiego, a więc jednego z najstarszych i najsilniej zintegrowanych, 
ukształtowanej w warunkach wielowiekowej diaspory, nie ma zaś — na 
co zwrócił uwagę Kołakowski [1995, 50] — odniesienia do żadnej kon­
kretnej lokalizacji czy krajobrazu.

Przypisaniu do miejsca na ziemi w wielu przypadkach nadawano 
cech pewnej „naturalizacji”, stosownie do naturalnego charakteru 
owego miejsca (osadzonego w naturze — przyrodzie, czyli przyrodzo­
nego). Taka naturalizacja może być równie niebezpieczna jak w przy­
padku innych form przypisania — do narodu, klasy, kasty oraz związa­
nych z nią identyfikacji (przesądzających, że jest się „z natury” Żydem, 
Polakiem, niewolnikiem, pariasem itd.). Naturalizacja przypisania
1 identyfikacji może być faktem społecznym, to znaczy występować 
w postaci wyobrażeń pewnych ludzi o sobie, innych, własnej grupie, ale 
socjolog czy antropolog m ają wówczas badać, a nie przyjmować, ulegać 
jej. Tym bardziej, że owa „naturalność” jest na ogół eksponowana we 
wspólnotach kulturowych tradycyjnego, zwłaszcza etnicznego typu.

„Miejsce naszych narodzin jest jedno i wybrać go nie możemy, 
miejsca dorastania mogą być już różne i podobnie jak identyfikacje na­
rodowe na siebie się nakładać” [Jałowiecki 2005, 111]. Dawne pojęcie 
„korzeni”, a także związane z nim skojarzenia i wyobrażenia, zostało

170



zastąpione przez „kłącze” i jego znacznie bardziej splątane konotacje. 
A poza tym ,jaką wartość mają korzenie, pytała niegdyś Gertruda Ste­
in, jeśli nie można ich zabrać ze sobą?” [Geertz 2003, 221]. Znamien­
nej przemianie ulega pojęcie „domu” i określenie „bycia w domu”. 
Coraz rzadziej oznaczają one dom rodzinny czy tym bardziej siedzibę 
rodową, albo nawet miejsce pochodzenia (urodzenia), a coraz częściej 
wybrane miejsce pobytu (życia), stworzoną w nim „przestrzeń osobistą 
(intymną, rodzinną)” oraz identyfikację z niąjako własną [Sarup 1996, 
4 i n.]. (Skądinąd sama idea „domu” jako miejsca jest problematyczna, 
gdyż bywa nacechowana maskulinistycznie — „dom” to miejsce, które 
mężczyzna mniej lub bardziej regularnie opuszcza i do niego ewentu­
alnie wraca, natomiast kobieta jest w nim uwięziona, a także kseno­
fobicznie: „dom” jako miejsce, do którego „obcy” nie mają przystępu, 
stąd „tradycjonalistyczne” koncepty typu „obcy wynocha z naszego 
domu!” [zob. Edensor 2004, 84, 85]). Adres, identyfikujący konkretne 
miejsce człowieka w przestrzeni i przypisujący go do niego, został za­
stąpiony przez umowny adres elektroniczny, pozbawiony jakiejkolwiek 
konkretnej lokalizacji w realnym świecie (a co najwyżej w wirtualnej 
cyberprzestrzeni).

Nie tylko uczestnicy kultur, lecz także one same tracą konkret­
ną lokalizację. „W postnarodowych czasach trudno przypisać kulturę 
do terytorium; postprzemysłowa produkcja wytwarza dobra material­
ne, które spotkać można w każdym zakątku świata; wędrujący ludzie 
i przemieszczające się towary, pieniądze i informacje tworzą niespoty­
kaną dotąd mozaikowość ludzkich światów kulturowych; mondializacja 
obejmuje też wytwory kultury [...] duchowej: muzykę, modę, naukę, 
style życia, filozofię życiową” [Buchowski 2008, 21].

Ponadto pod wpływem deterytorializacji kultury oraz dyslokacji 
jej uczestników przyspieszeniu ulegają przemiany konkretnych miejsc. 
„Tożsamość pierwotna była związana z miejscem, ale co to jest miejsce? 
[...] Miejsce -  jak powiada Yi-Fu Tuan -  to uczłowieczona przestrzeń” 
[Jałowiecki 2005, 112]. Miejsca zawsze ulegały zmianom pod wpływem 
ludzkiej działalności (były więc wytworami kultury lub co najmniej kul­
turowo przetworzone, przekształcone, począwszy od zaorywania ziem 
uprawnych czy choćby tylko wypasu łąk). Współcześnie te zmiany stały 
się szybsze i głębsze. To nie miejsce kształtuje tożsamość, lecz jest ono 
przez nią kształtowane. „Zagospodarowanie przestrzeni, architektura

171



krajobrazu, czy po prostu same w sobie formy architektoniczne stają 
się sposobem wyrażenia tożsamości. Nie tylko tożsamości samego ar­
tysty, ale także tożsamości społecznej i kulturowej z całym bagażem 
doświadczeń zebranym przez dzieje” [Mamzer 2001, 255]. W szcze­
gólności mobilność transnarodowego kapitału i dokonywanie przezeń 
lokalizacji (delokalizacji) swoich inwestycji inicjuje gwałtowne niekie­
dy przekształcenia wybranych miejsc. Napływ związanych z tym grup 
nowych mieszkańców (pracowników) wywołuje rozliczne przemiany 
kulturowe. Nie tylko przypisanie do miejsca jest coraz słabsze, ale owe 
miejsca coraz bardziej się zmieniają, niekiedy nie do poznania. Słab­
sze przywiązanie do miejsca oznacza słabszą więź z tradycją, zmienia­
nie się miejsc oznacza słabnięcie samej tradycji*. Giddens twierdzi, że 
podstawowym powodem tego, iż miejsce traci na znaczeniu, „nie jest 
nasilenie ruchliwości, ale fakt, że miejsca uległy całkowitemu spene­
trowaniu przez mechanizmy wykorzeniające, które powiązały lokalne 
działania w relacje przestrzenno-czasowe o wciąż rosnącym zasięgu. 
Miejsce staje się złudzeniem” [Giddens 2006, 201—202].

Przestrzenna ruchliwość oznacza przeważnie przeniesienie z lo­
kalnej, często wiejskiej, bardziej homogenicznej wspólnoty do dużych 
centrów miejskich, gdzie zlokalizowane są rozmaite instytucje wyma­
gające odwiedzenia lub kuszące atrakcyjną ofertą rozmaitych usług. 
Ponieważ miasta były zawsze wielokulturowe, postępująca urbanizacja 
jest więc także procesem multikulturalizacji. Wyrażająca ją  „‘nowa 
lokalność’ nie konfrontuje miejscowej społeczności z innymi poprzez 
opozycję swoi-obcy. Wręcz przeciwnie, jest otwarta, gotowa by dzielić 
ją  z innymi” [Jawłowska 2003, 230], zatem pozwala współistnieć z in­
nymi. Jej uczestnik nie musi więc wyrzekać się innych form tożsamości 
i identyfikacji. Tożsamość wyraża się przez współistnienie i odróżnie­
nie, ale nie poróżnienie, ani zewnętrzne (zantagonizowanie z otocze­
niem), ani wewnętrzne (zaburzenie poczucia tożsamości, utratę jego

* Doświadczyli tego i doświadczają niemal wszyscy ci, którzy po kilkudziesięciu po­
wojennych latach odwiedzili swe rodzinne strony na dawnych kresach, z trudem 
je rozpoznając i nie znajdując tam niemal nic (a czasem dosłownie nic) z zapa­
miętanych iub wyobrażonych elementów charakterystycznych dla tej symbolicz­
nej przestrzeni; z drugiej strony Edensor przywołuje przykład Trzeciej Rzeszy, 
w której dbałość o „czystość niemieckiego krajobrazu” stała się elementem ofi­
cjalnej doktryny i polityki reżimu, podobnie jak dbałość o czystość niemieckiej 
rasy.

172



spójności). Pozwala na skorelowanie i skoordynowanie z innymi ro­
dzajami i przejawami. „Deterytorializacja, zróżnicowanie, przemiesz­
czenia powodują, że wieloraka rzeczywistość nowoczesnej metropolii 
sama przekształca się w obszar ciągłego przekraczania granic i spra­
wia, iż mieszkańcy stają się niejako nomadami migrującymi w syste­
mie, w którym żyją. System ten, będąc zbyt obszerny, aby być jedynie 
im swoisty, staje się z kolei na tyle wciągający, że nie mogą się od jego 
złożoności wyzwolić. Są więc niejako skazani na ciągle nadawanie mu 
sensu i rekonstruowanie własnego jestestwa” [Budakowska 2005, 53]. 
Przemieszczenie często oznacza ponadto zmianę orientacji wspólno­
towej (i wynikającej z niej tożsamości) na indywidualną (a więc toż­
samość jednostkową) [tamże, 64], opartą na elementach czerpanych 
z pluralistycznego kulturowo otoczenia.

To może prowadzić do hybrydyzacji czy kreolizacji kulturowej, ale 
może też wytwarzać wielowarstwową tożsamość, opartą na poczuciu 
wielorakiej (także pod względem terytorialnego zasięgu) identyfika­
cji, jak to np. ujmowali starożytni stoicy w swej koncepcji koncentrycz­
nych kręgów przynależności i identyfikacji. „Tożsamość kogokolwiek 
czy jakiejkolwiek grupy wytwarzana jest równocześnie w wielu różnych 
miejscach działania przez wielu różnych przedstawicieli i dla wielu 
różnych celów. Tożsamość w miejscu zamieszkania, pośród sąsiadów, 
przyjaciół, krewnych czy współ-obcych jest tylko jednym ze społecznych 
kontekstów, być może wcale nie najważniejszym, który ją  kształtuje” 
[Marcus 2004, 125], Niegdyś „tożsamość na ogół traktowano jako stalą 
i jedyną, odnosząc to rozumienie do tożsamości narodowej. Podtrzymy­
wanie takich tożsamości było możliwe tylko w ramach budzącej bezpie­
czeństwo i ograniczonej przestrzeni społecznej. Natomiast znamienna 
dla współczesnych stosunków społecznych mobilność społeczna naru­
sza model powielania tożsamościowego układu kulturowonarodowego 
jednostki, gdyż wchodzi ona w interakcje z nowymi układami na znacz­
nie większej liczbie poziomów. Ponowoczesne społeczeństwo dostarcza 
coraz większych szans spotykania się ‘dziwnych’ ludzi i okoliczności, co 
powiększa szanse dla wyłaniania się refleksyjnego ‘ja ’” [Budakowska 
2005, 63], O deterytorializacji kultury i utracie znaczenia lokalizacji 
świadczy zanik kary banicji, niegdyś powszechnej i uważanej za jedną 
z najsurowszych. Dziś wysiedlenie poza obszar czy zasięg danej wspól­
noty nie budzi lęku, nie odstrasza, więc nie jest stosowane (ekskomu-



niki czy fatwy nie oznaczają usunięcia poza obszar, lecz pozbawienie 
przynależności bez względu na lokalizację).

Dynamiczne narastanie mobilności społecznej oznacza nie tylko 
zmianę lokalizacji przestrzennej, ale także zerwanie lokalizacji tem- 
poralnej w łańcuchu (następstwie) pokoleń, co jest szczególnie istot­
ne dla identyfikacji (tożsamości) kulturowej, bowiem „istnieje ścisły 
związek między tradycją a ciągłością pokoleniową. [...] W systemach 
tradycyjnych cykl pokoleń ma wyraźny sens odnowy, gdyż każde nowe 
pokolenie w znacznej mierze odkrywa i odtwarza życie swoich przod­
ków. Element odnowy zasadniczo zanika w warunkach wysoko rozwi­
niętej nowoczesności, gdzie sposoby działania są podejmowane o tyle, 
o ile znajdują refleksyjne uzasadnienie” [Giddens 2006, 200-201]. 
Jak to lapidarnie ujął Clifford, „dwudziestowieczne tożsamości nie 
zakładają już ciągłości kultur czy tradycji” [Clifford 2000, 22]. Jeśli 
dwudziestowieczne, to tym bardziej w dwudziestym pierwszym wieku. 
Dotyczy to zarówno wymiaru społecznego, w którym odnotować moż­
na sygnalizowane już przez Margaret Mead zjawisko zaniku transferu 
postfiguratywnego, zastępowanego kofiguratywnym czy nawet pre- 
figuratywnym, ale także indywidualnego usytuowania zrywającego 
z dziedziczeniem ról społecznych i przejmowaniem statusu na rzecz 
ich indywidualnego wyboru i kształtowania. Choć tożsamości od­
noszą się do zaszłości i pozostają w związku z przeszłością (genealo­
gią), lecz „dotyczą kwestii wykorzystania zasobów historii, języka czy 
kultury w procesie stawania się raczej niż bycia: nie ‘kim jesteśmy’ 
czy ‘skąd przychodzimy’, lecz kim możemy się stać [...]. Odnoszą się 
w równym stopniu do wynajdywania tradycji, jak do tradycji samej” 
[Hall S. 1996, 4]. Inaczej mówiąc, zerwany zostaje proces prostej re­
produkcji kulturowej, nowe pokolenie nie przejmuje bezrefleksyjnie 
wzorów poprzedniego, lecz jego uczestnicy świadomie konstruują wła­
sne poczucie tożsamości (refleksyjne „ja”) oparte na wyborze spośród 
wielu możliwości, wynikających także z sięgania do wzorów obecnych 
w innych kulturach.

„Wielość wyborów, z którą styka się jednostka w warunkach późnej 
nowoczesności, wywodzi się z kilku źródeł. Pierwszym z nich jest życie 
w porządku post tradycyjnym. Skoro znaki ustanowione przez tradycję 
wyblakły, działanie w świecie wielorakich wyborów i wprowadzanie ich 
w życie to tyle, co wybór różnorodności” [Giddens 2006, 115], w tym

174



także różnorodności kulturowej (tożsamości opartej na wyborze spo­
śród różnorodnych kulturowo możliwości). Także tutaj mamy do czy­
nienia z odejściem od tradycyjnej naturalizacji tożsamości, polegającej 
tym razem na odwołaniu do więzi biologicznej (pokrewieństwa), prze­
sądzającej o przynależności do kulturowej wspólnoty (dziedziczonej po 
rodzicach -  matrylinearnie lub patrylinearnie) oraz identyfikacji z nią. 
Tożsamość przestaje być nadana (narzucona) według kryteriów biolo­
gicznych.

Jednym z przejawów (i symptomów) zakwestionowania lokaliza­
cji temporalnej w generacyjnym łańcuchu własnej wspólnoty kultu­
rowej jest zanik rytuałów inicjacyjnych, stanowiących formę zinstytu­
cjonalizowanej (przymusowej) identyfikacji i uzyskiwania tożsamości 
w społeczeństwach tradycyjnych. Uzależnienie prawa do identyfikacji 
tożsamościowej od spełnienia rygorów czy surowych warunków, jakie 
zwykle związane były z takimi ceremoniałami inicjacyjnymi w owych 
wspólnotach, jest obecnie nie tylko coraz rzadsze, ale też coraz mniej 
możliwe. Mało kto chce i chciałby się bowiem im poddać.

Kwestia osadzenia, lokalizacji w czasie dotyczy jednak nie tylko 
odniesienia do przeszłości, ale także teraźniejszości. Czas teraźniejszy, 
również jego upływ, stał się zindywidualizowany, więc coraz trudniej o 
jego zsynchronizowanie w szerokiej, licznej zbiorowości. „Społeczeń­
stwa zachodnie odkrywają dzięki odpolitycznieniu i kryzysowi repre­
zentacji politycznej właśnie niejaką trudność wyobrażenia sobie siebie 
w trwaniu czy, mówiąc ściślej, trudność wpisania nas -  jako jednostek 
— w ramy czasu wspólnego. Jeśli istnieje kryzys czasu, to dotyczy on 
symbolicznego wpisania jednostki we wspólne stawanie się i podzie­
lane znaczenia, które pozwoliłyby jej pomyśleć siebie jako współcze­
sną swoim współczesnym” [Zawadzki 2003, 10]. Zindywidualizowanie 
tożsamości wobec upływu czasu dotyczy nie tylko przeszłości (trady­
cji), ale także współczesności. Ściśle biorąc, pojęcia przeszłości, teraź­
niejszości i przyszłości stają się zrelatywizowane do grupy społecznej 
i jej poszczególnych uczestników: co dla jednych jest przeszłością, dla 
innych teraźniejszością, teraźniejszość jednych jest już przeszłością 
lub dopiero przyszłością innych. „Wykształceni, zamożni mieszkańcy 
Pragi, Warszawy czy Budapesztu żyją według zachodnioeuropejskiego 
czasu w początkach XXI wieku. Ukraiński kołchoźnik, polski robotnik 
rolny, rumuński chłop z zabitej deskami karpackiej wioski egzystują

175



jeszcze w znacznej mierze w XIX stuleciu, a górnicy, hutnicy i meta­
lowcy w swoistym międzyczasie, gdzieś w pierwszej połowie XX wieku” 
[Jałowiecki 2005, 118].

Tak więc „w posttradycyjnym, refleksyjnie uporządkowanym i utka­
nym z systemów abstrakcyjnych świecie społecznym, gdzie reorganiza­
cja czasu i przestrzeni tworzy nową konfigurację lokalności i globalno- 
ści, ‘ja ’ ulega ogromnej przemianie. [...] Jeśli chodzi o tożsamość, to za­
sadniczym wymiarem codziennego działania jest po prostu wybór. Z całą 
pewnością żadna kultura nie eliminuje zupełnie codziennych wyborów 
i wszystkie tradycje sprowadzają się w praktyce do wybierania spośród 
niezliczonych sposobów działania. Jednakże tradycja lub ustanowiony 
obyczaj z definicji nakazują życie w stosunkowo sztywno ustalony spo­
sób. Nowoczesność stawia przed jednostką całą gamę rozmaitych moż­
liwości, a równocześnie, z racji braku fundamentalnych zapędów, nie 
udziela wskazówek, które z nich powinno się wybrać” [Giddens 2006, 
112]. Ale „nie mamy wyboru, musimy wybierać” [tamże, 113].

Sytuacja wyboru (a zwłaszcza konieczności dokonania wyboru) 
spośród wielości rozmaitych możliwości, przy braku wskazań i wska­
zówek, bywa interpretowana jako dezorientująca, f rustrująca, a nawet 
egzystencjalnie dojmująca. Tak charakteryzuje Mathews „wybory do­
konywane w supermarkecie kultury, [które] w odróżnieniu od wielu 
wyborów dokonywanych w supermarkecie dóbr materialnych, bywają 
przyczyną cierpień ze względu na niesłychane znaczenie dla ludzi, któ­
rzy przez taki, a nie inny wybór określają najistotniejszy sens swego ży­
cia” [Mathews 2005, 42]. Równoczesna partycypacja w różnych wspól­
notach kulturowych lub czerpanie zasobów z różnych systemów kultury 
może prowadzić do wewnętrznych napięć i konfliktów, jeżeli owe kul­
tury zawierają sprzeczne aksjologie lub pozostają w zewnętrznym kon­
flikcie. Ale taka sytuacja „zdarza się także w przypadku wychowywania 
dziecka w subkulturze istniejącej w obrębie kultury np. narodowej, 
a nawet w dość powszechnie akceptowanej podwójnej moralności” 
[Szymańska 2003, 43]. Nie jest to więc sytuacja ani nowa, ani nieznana, 
ani niespodziewana. Stwarza ona jednak również możliwość uzyskania 
harmonijnej kompozycji elementów składających się na refleksyjnie 
ukształtowaną tożsamość, dzięki ich samodzielnemu zmodyfikowaniu 
lub innowacyjnemu zinterpretowaniu w celu wzajemnego ich dostoso­
wania. „Może bowiem zdarzyć się tak, że wydobyty z całości pojedynczy

176



element zostanie wmontowany w inną całość i — umieszczony w obcym 
sobie kontekście kulturowym -  zaczyna stanowić integralną część tej 
nowej kultury. W takim przypadku pierwotne znaczenie może zresz­
tą nawet być nieistotne. Taki bricolage może wzbogacać ową całość, 
a wmontowany w nowy kontekst element może sam nabierać wartości, 
jakiej poprzednio nie posiadał. Często niedokładne rozumienie jest 
bardziej twórcze niż poprawna interpretacja” [tamże, 44].

Przykładów takiego przyswojenia zreinterpretowanych lub pozba­
wionych pierwotnego znaczenia elementów innych kultur można było­
by przytoczyć mnóstwo, od palenia tytoniu i wonnych kadzideł, przez 
uprawianie jogi i ćwiczenie capoeiry, do grania i słuchania jazzu lub hip- 
hopu. Chińskie albo meksykańskie potrawy czy nawet produkcja i kon­
sumpcja wina nie są elementami polskiej kultury, a ich wprowadzenie 
nie wywołuje w niej zaburzeń i dysharmonii. Jak stwierdza Mathews, 
wybór sushi na kolację czy muzyki reggae w ramach wieczornego re­
laksu nie oznacza, że ktoś staje się Japończykiem lub Jamajczykiem, 
czy choćby tylko zgłasza akces do tych kultur. Świadczy jednak, że rezy­
gnuje on z oferty własnej kultury w tej dziedzinie, a to oznacza dystan­
sowanie się od jej zasobów i niej samej, co jest istotne. Podobnie, gdy 
wiesza na ścianie reprodukcję japońskiego drzeworytu czy hinduskie­
go malarstwa zamiast ułana z dziewczyną, albo nawet kiedy urządza 
mieszkanie zgodnie z regułami feng-shui. Taki synkretyzm czy eklek­
tyzm kulturowy na poziomie całego systemu kulturowego oraz indywi­
dualnej tożsamości nie jest, ściśle biorąc, rezultatem multikulturali- 
zmu, lecz interkulturalizmu, bardziej charakterystycznego dla relacji 
międzykulturowych we współczesnym świecie.

Antonina Kłoskowska sugeruje wręcz, że indywidualna wielokultu- 
rowość jest rozwiązaniem konfliktu i napięcia między unifikacyjnymi 
tendencjami procesów globalizacyjnych a będącymi reakcją na nie dą­
żeniami do umacniania tradycyjnych wspólnot i systemów kulturowych. 
„Kulturowy polimorfizm i podwójne identyfikacje stanowią kompromis 
pomiędzy tymi dwiema tendencjami. Mogą ułatwić rozwiązanie do­
tkliwych indywidualnych problemów samookreślenia”. I zapewnia, że 
„członkowie grup mniejszościowych i mieszkańcy pogranicznych regio­
nów dobrze rozumieją to zagadnienie” [Kłoskowska 2005, 360, 361].

Wychodząc z tych przesłanek sugerowała ona, że „biwalencja może 
być uznana za odpowiedź na wyzwania końca XX wieku — korzystną

177



społecznie i indywidualnie. Wyzwala z partykularyzmu niezgodnego 
z tendencjami epoki. Stanowi krok w kierunku uniwersalizacji, ale nie 
pełnego, utopijnego, abstrakcyjnego uniwersalizmu; rozwiązuje wiele 
indywidualnych ludzkich problemów” [tamże, 424], To, co Kłoskow- 
ska uznała w wielokulturowej tożsamości za obiecujące w końcu wieku 
XX, wydaje się nie mniej obiecujące z początkiem wieku XXI.



ZAKOŃCZENIE

Ponad pół wieku temu, w 1952 roku dwaj wybitni antropolodzy Alfred 
Kroeber i Clyde Kluckhohn opublikowali swoje opracowanie zestawia­
jące sto kilkadziesiąt definicji pojęcia „kultura” [Kroeber, Kluckohn 
1952]. Od tego czasu teoretycy kultury wydatnie tę liczbę powiększyli. 
Z takiej rozmaitości, wieloznaczności i rozbieżności definicyjnej wy­
nika wiele kłopotów, z jakimi do dziś -  a dziś może i bardziej niż nie­
gdyś -  borykają się badacze kultury. Nawet, czy może zwłaszcza, tak 
elementarna kwestia jak jedność kultury ludzkiej lub wielość ludzkich 
kultur uwikłana jest w owe definicyjne rozbieżności, z których trudno 
ją  wyplątać.

Do tej wielorakości znaczeniowej samego pojęcia kultury dodać 
trzeba mnogość i rozmaitość treści symbolicznych, stanowiących jej 
główną zawartość. Ich odczytanie, niezbędne dla zrozumienia kultu­
ry, stanowi poważne wyzwanie poznawcze, wymagające odpowiedniego 
przygotowania. A i tak nie ma pewności, czy można mu zadowalają­
co sprostać, bo niewspółmierności znaczeniowe treści symbolicznych 
funkcjonujących w odmiennych kontekstach kulturowych stanowią 
barierę trudną do pokonania. Zrozumienie kultury to przedsięwzięcie 
niegwarantujące sukcesu.

Czy tak wieloznaczne i nieprecyzyjne pojęcie może efektywnie 
służyć do wyjaśniania innych zjawisk i procesów? Bardzo to problema­
tyczne, zwłaszcza gdy wyjaśnienie rozumie się jako podanie przyczyny, 
a kultura miałaby stanowić czynnik (zbiór czynników) determinują­
cych ludzkie zachowania, zatem wyjaśniających je. Bo przecież sama 
kultura jest wytworem ludzi i rezultatem ich zachowań, dziełem ludz­
kich umysłów i rąk. Próby wyjaśniania ludzkich poczynań uwarunko-



Waniami kulturowymi narażone są więc na poważne ryzyko popadnię- 
cia w błędne koło. Wzajemne oddziaływanie ludzi i kultur musi zatem 
być rozpatrywane znacznie bardziej subtelnie i precyzyjnie niż propo­
nuje to determinizm kulturowy. Tym bardziej, że ludzie okazują wo­
bec kultury rozmaite i zróżnicowane podstawy, na różne sposoby z niej 
czerpią, odnoszą się do niej, wpływają na nią. Ta różnorodność uroz­
maica i wzbogaca zarówno ludzi, jak i kulturę, zadając kłam prostym, 
jednodniowym i jednoczynnikowym schematom interpretacyjnym, ale 
wymaga staranności i ostrożności przy próbach usystematyzowania ich 
i opisania za pomocą nie mniej wieloznacznych pojęć, jak subkultura, 
kontrkultura, kultura alternatywna czy antykultura.

Urozmaicanie i wzbogacanie osobowości ludzi i ich tożsamości przy 
pomocy wytwarzanych przez nich oraz dostępnych im zasobów kulturo­
wych przybiera szczególny charakter w dobie globalizacji, a więc swo­
bodnego przepływu treści kultury i coraz swobodniejszego korzystania 
z nich. Kultura przestaje być przeznaczeniem i losem człowieka, staje 
się jego wyborem i rezultatem dokonywanego przez niego doboru róż­
nych jej treści. Tożsamość się indywidualizuje i komplikuje, podważając 
proste i sztywne schematy wzorów kultury czy ról społecznych.

Kultura nie jest stałym i ograniczonym zasobem treści o usta­
lonych i niezmiennych znaczeniach, określających osobowość ludzi 
uczestniczących w niej na wyznaczone im sposoby, zgodne z niena­
ruszalnym porządkiem. Jest ona wciąż rozwijanym i udoskonalanym 
ludzkim dziełem, służącym człowiekowi do poszukiwania dla siebie 
lepszego miejsca w zmieniającym się świecie. Jak każde z ludzkich 
dzieł -  niedoskonałym i zawodnym, a równocześnie najlepszym, jakie 
możemy mieć.



BIBLIOGRAFIA
(obejmuje pozycje cytowane i przywoływane w tekście lub przypisach)

AlcockJ. [2001], Th e T riu m ph  o jS o c io b io lo g y , Oxford Univ. Press, Oxford

Ash T. G. [2008], H is to ry k  i tw órca  h is to r ii , „Gazeta Wyborcza” z 15 lipca

Babiński G. [2005], T ożsam ość na po g ra n icza ch , w: E. Budakowska (red.), Tożsam ość bez  

gran ic . W spółczesne w y z w a n ia , Wyd. UW, Warszawa

Bagby Ph. [1975], K u ltu ra  i h is to r ia . Prolegom ena do porów n aw czego  bad a n ia  c y w iliz a c ji , PIW, 
Warszawa

Barnard A. [2000], H is to ry  a n d  T h eo iy  in  A n th ro p o lo g e , Cambridge Univ. Press, Cam­
bridge

Bauman Z. [1992a\, I n tim a tio n s  o f  p ostm odern ity , Routledge, London-N. York

Bauman Z. [ 1992b], N ow oczesn ość  i Z a g ła d a , Fundacja Kulturalna Masada, Warszawa

Bauman Z. [1995], W olność, Znak, Fundacja im. Batorego, Kraków-Warszawa

Bauman Z. [2001], T o ż s a m o ś ć - ja k a  b y ła , j e s t ,  i  po  co?, w: A. Jawłowska (red.), W okół p ro b ­

lem ów  tożsam ośc i, LTW, Warszawa

Beattie J. [1968], O th er cu ltu res. A im s , m ethods a n d achievem ents in  so c ia l an th ropo logy, Free 
Press, N. York

Bednarski J. [1987], K o n trk u ltu ra , w: Z. Staszczak (red.), S ło w n ik  e tnologiczny. T erm iny  

ogólne, PWN, Warszawa

Benedict R. [1966], W zory k u ltu ry , PWN, Warszawa

Berlin I. [2004], G ia m b a ttis ta  Vico i h is to r ia  k u ltu ry , w: tegoż, P o k rzyw io n e  drzew o  

c zło w ieczeń s tw a , Prószyński i S-ka, Warszawa

Bokszański Z. [2005], T ożsam ości zb io row e , PWN, Warszawa

Bosacki M. [2009], S ta n y  zm ien ia ją ce j s ię  A m e ry k i, „Gazeta Wyborcza” z 20 kwietnia

181



Buchowski M. [1997J, W spóln o ta  in terpretacyjn a: czy archeologia j e s t  p o trzebn a  an tropo log ii? , 

w: J. Ostoja-Zagórski (red.), J a k ie j  archeologii p o trzebu je  w spó łczesn a  h u m an is tyka? , 
Wyd. UAM, Poznań

Buchowski M. [2008\ ,  A n tropo log iczn e  k łopo ty  z  m u ltik u ltu ra lizm e m , w : H. Mamzer (red.), 
klęska w ie loku ltu row ośc i? , Wyd. Fundacji Humaniora, Poznań

Buchowski M., Burszta W.J. [1992], O  za ło żen ia ch  in terpre tac ji an tropo log iczn e j, PWN, 
Warszawa

Budakowska E. [2005], W spółczesne m igracje a  now e w y z w a n ia  w obec id en ty fik a c ji narodow o- 
k u ltu ro w e j, w: tejże (red.), T ożsam ość bez gran ic . W spółczesne w y z w a n ia , Wyd. UW, 
Warszawa

Burszta W.J. [1992], W ym ia ry  antropologicznego p o z n a n ia  k u ltu ry , Wyd. Naukowe UAM, 
Poznań

Burszta W.J. [ 1996], C zy ta n ie  k u ltu ry , Lodart, Łódź

Burszta W.J. [2001], T eoria  ku ltu ry , c zy li  „ d łu że j k la sz to ra  n i ż  p r ze o ra ”, w: B. Kotowa, 
J. Sójka, K. Zamiara (red.), K u ltu r a  ja k o  p rze d m io t b a d a ń , Wyd. Fundacji Human- 
iora, Poznań

Burszta W.J. [2007], T ożsam ość w  w o jn ie  k u ltu r , w: H. Mamzer (red.), W  p o s zu k iw a n ­

iu  tożsam ości. H u m a n is tyc zn e  ro zw a ża n ia  in terdyscyp lin arn e , Wyd. Naukowe UAM, 
Poznań

Burszta W.J., Czubaj M., Rychlewski M. [2005], K o n trk u ltu ra  -  d z ik a  rzec z , w: tychże 
(red.), K o n trk u ltu ra . Co nam  z  tam tych la t? , Académica, Warszawa

Carneiro R.L. [2003], L eslie  W h ite , w: S. Silverman (ed.), T otem s a n d  Teachers. K e y  F igu res  

in  the H is to r y  o fA n th ro p o lo g y , Rowman, Alta Mira

Cassirer E. [1997], E se j o człow ieku . W stęp  do f i lo zo f i i  k u ltu ry , Czytelnik, Warszawa

Castells M. [1998], Th e P o w e r  o f ld e n t i ty , Blackwell, Malden, Oxford

Clifford J. [2000], K ło p o ty  z  k u ltu rą , Wydawnictwo KR, Warszawa

Cynarski W. [2003], G lo b a liza c ja  a spo tkan ie  k u ltu r , Wyd. Uniw. Rzeszowskiego

Davies P.C. W., Brown J. R. (opr.) [1996], D u ch  w  atom ie . D ysku sje  o paradoksach  f iz y k i  

k w a n to w e j, Wyd. CIS, Warszawa

Dąmbska I. [1975], O  fu n k c ja ch  sem iotycznych m ilc zen ia , w: tejże, Z n a k i i m yśli, PWN, 
Warszawa-Poznań-Toruń

Dixon K. [1977], I s  c u ltu ra l r e la tiv ism  self-refu ting?, „British Journal of Sociology” No. 1

Dyczewski L. [2000], T ożsam ość  spo łeczn o -ku ltu row a  w  g lo b a lizu ją cym  się  św iec ie , „Kultura 
i Społeczeństwo” nr 1



Eagleton T. [2000], The Idea  oJ C u ltu re , Blackwell Publishers, Oxford

Edensor T. [2004], T ożsam ość narodow a, k u ltu ra  p opu larn a  i życ ie  codzienne, Wyd. UJ, 
Kraków

Erikson E.H. [1994], Id en tity : Youth a n d  C ris is , Norton&Co., N. York

Erikson K. [1996], On P seudospecia tion  a n d  S o c ia l S p ec ia tio n , w: Ch. B. Strozier, M. Flynn 
(eds.), Genocide, w ar, a n d  hum an su rv iv a l, Rowman&Littlefield, N. York

Filipiak M. [2003], Socjo logia  ku ltu ry . Z arys za g a d n ień , Wyd. UMCS, Lublin

Geertz C. [2003], Z astan e  św ia tło . A n tropo log iczn e refleksje na  tem aty  f ilo zo fic zn e , Universi­
tas, Kraków

Geertz C. [2005] ,  In terpretacja  k u ltu r , Wyd. UJ, Kraków

Giddens A. [2001 ], N ow e zasady  m etody socjologicznej, Nomos, Kraków

Giddens A. [2006], N ow oczesność i tożsam ość, PWN, Warszawa

Gierszewski Z. [1985J, K onfigu racjon istyczn a  koncepcja k u ltu ry  w  postępow an iu  badaw czym  

R . B en ed ic t, w: K. Zamiara (red.), O ku ltu rze  i j e j  badan iu . S tu d ia  z f i lo z o f i i  k u ltu ry , 

PWN, Warszawa

Gierszewski Z. [1997], K onfron tacja  ku ltu row a  i j e j  odm ian y w  ujęciu B . W i l l ia m a , w: 
K. Zamiara (red.), S zk ice  o p a rtycypac ji ku ltu row ej, Wyd. Fundacji Humaniora, 
Poznań

Gierszewski Z. [2000], K u ltu ra , moralność, względność. D oktryn a  re la tyw izm u  kulturow ego  

M .J . H erskov itsa , Wyd. UAM, Poznań

Gołka M. [1997a], O blicza  w ie loku ltu row ości, w: M. Kcmpny, A. Kapciak, S. Łodziński 
(red.), U  progu  w ieloku ltu row ości. N o w e  ob licza  społeczeń stw a polsk iego, Oficyna Nau­
kowa, Warszawa

Gołka M. [1997b], W ielo k u ltu ro w o śćm ia sta , w: A. Zeidler-Janiszewska (red.), P isa n ie  m ia­

s ta  -  c zy ta n ie  m ia s ta , Wyd. Fundacji Humaniora, Poznań

Grad J. [1997], Z a b a w a  ja k o  z ja w isk o  ku ltu row e , w: K. Zamiara (red.), S zk ice  o partycypacji 

ku ltu row ej, Wyd. Fundacji Humaniora, Poznań

Grad J. [2001], .J lo m o  lu den s”ja k o  uczestn ik  k u ltu ry , w: B. Kotowa, J. Sójka, K. Zamiara 
(red.), K u ltu ra  ja k o  p rzed m io t badań , Wyd. Fundacji Humaniora, Poznań

Grobler A. [2001], Are o to  chodzi, by  z ło w ić  k ró liczka , „Przegląd Filozoficzny” nr 3

Gwozda M., Krawczak E. [2003], S u b k u ltu ry  m łodzieżow e. P om iędzy  spon tan iczn ością  

a u n iw ersa lizm em , w: M. Filipiak, Socjo log ia  k u ltu ry . Z arys  z a g a d n ie ń , Wyd. UMCS, 
Lublin

Hall E.T. [ 1984], P o za  k u ltu rą , PIW, Warszawa

183



Hall S. [ 1996], In trodu ction : IVho N eeds Id en tity? , w: S. Hall, P. du Gay (ed.), Q u estion s o f  

C u ltu ra l Id e n tity , Sage, N. York

Hanson A. [2004], M ea n in g  in  C u ltu re , Routledge, London-N. York

Herskovits M.J. [1955], C u ltu ra l an th ropo logy, A. Knopf, N. York

Huizinga J. [ 1985], H om o lu d em . Z a b a w a  ja k o  źród ło  k u ltu ry , Czytelnik, Warszawa

Ingarden R. [1972], Z  teorii ję zy k a  i  f ilo zo ficzn ych  p o d s ta w  lo g ik i, PWN, Warszawa

Jacyno M. [2003], W spóln o ta  w  k u ltu rze  in d y w id u a liz m u , w: M. Kempny, G. Woronie- 
cka (red.), W ym iary  g lo b a liza c ji ku ltu row ej. W y z w a n ia  b a d aw cze , Wyd. WSIiE TVVP, 
Olsztyn

Jacyno M. [2004], W szystk ie  g loba ln e  problem y za czyn a ją  s ię  na tw o im  ta lerzu . D o św ia d czen ie  

podm io tow ości w  w aru nkach  g lo b a liz a c ji , w: M. Jacyno, A. Jawłowska, M. Kempny 
(red.), K u ltu ra  w  czasach g lo b a liz a c ji , IFiSPAN, Warszawa

Jaeger G., Selznick Ph. [1964], A n orm ative  theory o f  c u ltu re , „American Sociological Re­
view” No. 5

Jagoszewska J. [1995], J ed n o s tk a  lu d zk a  i j e j  relacje do k u ltu ry  w  psych o log ii h u m an is tyczn e j, 

w: S. Pietraszko (red.), K u ltu ra  a je d n o s tk a  lu d zk a , Wyd. UWr., Wroclaw

Jałowiecki B. [2005], G lo b a liza c ja , lokalnośó, tożsam ość, w: W. Wesołowski, J. Włodarek 
(red.), K ręg i in tegrac ji i  rodzaje tożsam ości, Scholar, Warszawa

Jawłowska A. [1991], K o n trk u ltu ra , w: A. Kloskowska (red.), E n cyk loped ia  k u ltu ry  po lsk ie j 

X X  w ieku . P o jęc ia  i p roblem y w ie d zy  o k u ltu rze , Wrocław

Jawłowska A. [2001], T ożsam ość na sp rzed a ż , w: tejże (red.), W okół prob lem ów  tożsam ości, 

LTW, Warszawa

Jawłowska A. [ 2003], N o w e  reg ion a lizm y  w  P olsce, w: M. Kempny, G. Woroniecka (red.), 
W ym iary  g lo b a liza c ji ku ltu row ej. W y z w a n ia  b a d aw cze , Wyd. WSIiE TWP, Olsztyn

Jenks Ch. [2005], S u bcu ltu re. T h e F ra g m en ta tio n  o f  the S o c ia l, Sage, London

Jcrzak-Gierszewska T. [1997], M o ra ln o ść  ja k o  kon tekst rozw oju  m oralnego c z ło w iek a  w  ś w ie tle  

za ło żeń  m etateoretycznych teo rii K oh lbergow sk ie j, w: K. Zamiara (red.), S zk ic e  o pa r tycy ­

p a c ji k u ltu ro w e j, Wyd. Fundacji Humaniora, Poznań

Jerzak-Gierszewska T. [2002], K u ltu ro w a  u n iw ersa ln ość  sekw en cji rozw oju  m oralnego w ed łu g  

teorii L . K o h lb e rg a ,v t'.] . Kmita,J. Sójka, A. Zeidler-Janiszewska (red. ) , D ro g i i śc ieżk i 

f i lo z o f i i  k u ltu ry , Wyd. Fundacji Humaniora, Poznań

Kabat I. [1987], W ita liz m , w: Z. Staszczak (red.), S ło w n ik  e tnologiczny. T erm in y  ogólne, 

PWN, Warszawa

Karpiński J. [ 1985], P rzyczyn ow ość  w  badan iach  socjologicznych, PWN, Warszawa



Kcmpny M. [2001J, G loba lizac ja  ku ltu ry  i u lokaln ien ie tożsam ości? Procesy ku ltu row e w  teo­

retycznym  dyskursie w spółczesnej socjo logii, w: A. Jawłowska (red.), W okół problem ów  

tożsam ości, L IW, Warszawa

Kempny M. [2004], W spóln ota  i p o lity k a  tożsam ości ja k o  sposoby o rgan izacji ku lturow ej 

różnorodności -  o po trzeb ie  now ej top ik i teorii społecznej w  dobie g lo b a liza c ji, w: M. Jacyno, 
A. Jawłowska, M. Kempny (red.), K u ltu ra  w  czasach g lo b a liza c ji, IFiS PAN, War­
szawa

Kempny M., Woroniecka G. [2003], W prow adzen ie, w : tychże (red.), W ym iary  g loba lizac ji 

kulturow ej. W yzw a n ia  badaw cze , Wyd. WSIiE TWP, Olsztyn

Kieniewicz S. [1987] ,  P olskość codzienna i odśw ię tn a , „Znak” nr 11-12

Kluckhohn C. [1962], E th ic a l r e la tiv ity : S ic  e t N o n , w: tegoż, C u ltu re  a n d  B eh avior, Free 
Press of Glencoe, N. York

Kluckhohn C. [1965], U n iversa l categories o f  cu ltu re , w: A.L. Krocbcr (cd.), A nthropology  

today, Univ. of Chicago Press, Chicago

Kłoskowska A. [1983], Socjo logia  k u ltu ry , PWN, Warszawa

Kloskowska A. [1991a], K u ltu ra , w: tejże (red.), E ncyk loped ia  ku ltu ry  po lsk ie j X X  w ieku, 

t. 1: P ojęcia  i  problem y w ied zy  o k u ltu rze , Wyd. Wiedza o Kulturze, Wroclaw

Kłoskowska A. [1991 bj, K u ltu ra  n arodow a, w: j.w.

Kłoskowska A. [2002], K u ltu ry  narodowe wobec g lo b a liza c ji a  tożsam ość je d n o s tk i, „Kultura 
i Społeczeństwo” nr 2

Kłoskowska A. [2005], K u ltu ry  narodowe u korzeni, PWN, Warszawa

Kmita J. [1971J, Z  metodologicznych problem ów interpretacji hum anistycznej, PWN, Warszawa

KmitaJ. [1985], K u ltu ra  i p o zn a n ie , PWN, Warszawa

KmitaJ. [ 1994], K u ltu ra  sym bo liczn a , w: G. Banaszak, J. Kmita, Spoleczno-regu lacyjna kon­

cepcja k u ltu ry , Instytut Kultury, Warszawa

KmitaJ. [2004], W ym ykanie się  u n iw ersa liom , Oficyna Naukowa, Warszawa

Koebben A.J.F. [1967], W h y exception? The logic o f  cross-cu ltural an a lys is , „Current Anthro­
pology” Vol. 8

Kołakowski L. [ 1990], S zu k a n ie  barbarzyńcy. Z łu d zen ia  u n iw ersa lizm u  ku lturow ego, w: tegoż, 
C yw iliza c ja  na la w ie  oskarżonych, Rcs Publica, Warszawa

Kołakowski L. [1995J, O  tożsam ości zb iorow ej, w: K. Michalski (red.), Tożsam ość w  czasach  

zm ia n y , Znak, Fundacja im. Batorego, Kraków, Warszawa

Korporowicz L. [1995], L ogotwórcze dyn am izm y k u ltu ry , w: S. Pietraszko (red.), K u ltu ra  

a jed n o s tk a  lu d zk a , Wyd. UWr., Wroclaw

185



KotarbińskaJ. [1957J, Pojęcie  z n a k u , „Studia Logica” t. VI

Kowalczyk S. [2005], F ilo zo fia  k u ltu iy . P róba  person a listyczn ego  u jęcia  p ro b lem a tyk i, Wyd. 
KUL, Lublin

Kowalski A.P. [1996], A rcheo log iczne id o la  tr ib u s , w: W.J. Burszta (red.), A n tropo log iczn e  

w ędrów k i po  k u ltu rze , Wyd. Fundacji Humaniora, Poznań

Kowalski A.P. [1999], S y m b o l w  k u ltu rze  a rch a iczn ej, UAM, Poznań

Kozielecki J. [1996], C zło w ie k  w ie lo w y m ia ro w y , Wyd. Żak, Warszawa

Krajewski W. [1967], Z w ią z e k  p rzyczyn o w y , PWN, Warszawa

Krąpiec M.A. [1982], C zło w iek , k u ltu ra , u n iw ersy te t, Wyd. KUL, Lublin

Krąpiec M.A. [1985], J ę z y k  i ś w ia t  rea ln y, Wyd. KUL, Lublin

Kroeber A. [1973], I s to ta  k u ltu ry , PWN, Warszawa

Krzemiński I. [1995], K u ltu ra  ja k o  przestrzeń  du ch ow a , w: S. Pietraszko (red.), K u ltu ra  

a je d n o s tk a  lu d zk a , Wyd. UWr., Wrocław

Kunce A. [2003], T ożsam ość i p o stm odern izm , Elipsa, Warszawa

Lazari-Pawlowska I. [1970], O n c u ltu ra l r e la tiv ism , „Thejournal of Philosophy” No. 17

Lazari-Pawłowska I. [1985], R e la ty w iz m  e tyczn y , „Etyka” nr 21

Lévi-Strauss C. [1970], A n tro p o lo g ia  s tru k tu ra ln a , PIW, Warszawa

Libiszowska-Zóttkowska M. [2005], K on w ers ja  ja k o  reorientacja  tożsam ości, w: E. Buda- 
kowska (red.), T ożsam ość bez gran ic . W spółczesne w y z w a n ia , Wyd. UW, Warszawa

Linton R. [1975], K u ltu ro w e  p o d s ta w y  osobowości, PWN, Warszawa

Lorenz K. [1977], O dw ro tn a  s tron a zw ie r c ia d ła , PIW, Warszawa

Lorenz K. [1986], R egres c z ło w ieczeń s tw a , PIW, Warszawa

Majcherek J. A. [2004], Ź ród ła  re la tyw izm u  w  nauce i k u l t u r z e X X  w iek u . O d  teorii w zg lędn ości 

do postm odern izm u , Universitas, Kraków

Malewska-Peyre H. [2000], C ią g ło ść  i zm ia n a  tożsam ości, „Kultura i Społeczeństwo” nr 1

Malinowski B. [1958], S zk ic e  z  teorii k u ltu ry , Książka i Wiedza, Warszawa

Malinowski B. [1981 ], A rg o n a u c i zach odniego P a cy fik u , PWN, Warszawa

Mamzer H. [ 1998], K reacja  tożsam ości, „Przegląd Bydgoski” nr IX

Mamzer H. [2001a], P rzestrzeń  i  p a m ię ć  a tożsam ość, w: Z. Drozdowicz (red.), P a m ię ć  

i  zapom n ien ie  w  E u rop ie  prze łom u  w ie k ó w , Wyd. Fundacji Humaniora, Poznań

186



Mamzer H. [2001 bj, W ieloku ltu row ość  -  c zy  w yzw o len ie  z  w ię zó w  etnocentryzm u?, „Przegląd 
Bydgoski” nr XII

Mamzer H. [2003], T ożsam ość w  podróży. W ieloku ltu row ość  a k s z ta łto w a n ie  tożsam ości j e d ­

nostki, Wyd. UAM, Poznań

Marcus G.E. [2004], W ym ogi s ta w ia n e  pracom  etnograficznym  w  obliczu  ogólnośw iatow ej 

nowoczesności końca dw u dziestego  w ie k u , w: M. Kcmpny, E. Nowicka (red.), B a d a n ie  

ku ltu ry . E lem en ty  teorii an tropologicznej. K on tyn u acje , PWN, Warszawa

Mariański J. [2005], R elig ijn o ść  w  społeczeń stw ie polsk im  w  perspek tyw ie  zseku la tyzow an ej 

E u ropy, w: W. Wesołowski, J. Włodarek (red.), K ręg i in tegracji i rodzaje tożsam ości, 

Scholar, Warszawa

Maslow A. [ 1982], P o s ta w a  tw ó rcza , „Literatura na Świecie” nr 3-4

Maslow A. [1986], W  stronę psychologii is tn ie n ia , PAX, Warszawa

Maslow A. [2006] ,  M o tyw a c ja  i  osobowość, PWN, Warszawa

Mathews G. [2005], Su perm arket ku ltu ry . K u ltu ra  g lo b a ln a  a  tożsam ośćjedn ostk i, PIW, War­
szawa

Mead G.H. [1975], U m ysł, osobowość, społeczeń stw o, PWN, Warszawa

Mcjbaum W. [1997], S ło w a  i sensy. S tu d iu m  z  zakresu  log ik i kogn ityw n ej, w: K. Zamiara 
(red.), S zk ic e  o pa rtycypac ji ku ltu row ej, Wyd. Fundacji Humaniora, Poznań

Murdock G.P. [1945], Th e Com m on D enom inators o f  C u ltu re , w: R. Linton (ed.), 'The Science  

o f  M a n  in  the W orld  C ris is , Columbia Univ. Press, N. York

Murdock G.P. [1965], C u ltu re  a n d  S o c ie ty , Univ. of Pittsburgh Press, Pittsburgh

Nagel E. [1970], S tru k tu ra  nau ki. Z agadn ien ia  log ik i w yjaśn ień  nau kow ych , PWN, Warszawa

NiżnikJ. [1979] , P rzedm io t p o zn a n ia  w  naukach społecznych , PWN, Warszawa

Nobis A. [1995], J ed n o s tk a  lu dzka  w  an a lizach  fu n kcjon a ln ych  B . M a lin ow sk iego , w: 
S. Pietraszko (red.) ,  K u ltu ra  a jed n o s tk a  lu d zk a , Wyd. UWr., Wroclaw

Nowicka E. [1991], Ś w ia t  człow ieka  -  ś w ia t  k u ltu ry , PWN, Warszawa

Obuchowski K. [2000], C złow iek  in ten cjon alny, c zy li o tym , j a k  być sobą, Rcbis, Poznań

O’Brien M. [2001], E se j o p łyn n e j tożsam ości, w: A. Jawłowska (red.), W okół problem ów  

tożsam ości, LTW, Warszawa

Olszewska-Dyoniziak B. [2001], C zło w iek  -  k u ltu ra  -  osobowość. W stęp  do k lasycznej an ­

tropologii ku ltu row ej, Atla 2, Wrocław

Pałubicka A. [ 1983a], O  trzech historycznych odm ianach w a lo ryza cji św ia topog lądow ej, „Studia 
Metodologiczne” nr 23



Pałubicka A. [1983b], Problem  p o zn a w cze j rekon strukcji k u ltu ry  sym bo liczn e j na  p o d s ta w ie  

Źródeł archeologicznych , „Kultura i Społeczeństwo” nr 3

Pałubicka A. [1984], Przed teoretyczne po stacie  h is to ryzm u , PWN, Warszawa-Poznań

Pałubicka A. [1997], f  ilo zo fia  k u ltu iy  a  arch eologia , w: J. Ostoja-Zagórski (red.), J a k ie j  

archeologii po trzebu je  w spółczesn a  h u m an is tyka? , Wyd. UAM, Poznań

Pawłowski T. [1973], K u ltu ra  ja k o  system  zn a k ó w , „Studia Filozoficzne” nr 6

PelcJ. [1984], W stęp  do sem io tyk i, Wiedza Powszechna, Warszawa

Phillips D.Z. [ 19 7 0 ] ,  F a i t  h a n d  P h ilo so p h ica l E n q u ir y , Routledge&Kegan Paul, London

Pietraszko S. [1992], S tu d ia  o k u ltu rze , AVA, Wrocław

Pilch T. [2005], W  p o szu k iw a n iu  w spóln ych fu n d a m e n tó w  w arto śc i E u r o p y , w: E. Budakowska 
(red.), T ożsam ość bez g ran ic . W spółczesne w y z w a n ia , Wyd. UW, Warszawa

Popper K.R. [1996], W szech św ia t o tw a rty . A rg u m en t na rzecz in d e te rm in izm u , Znak, 
Kraków

Posern-Zieliński A. [1987], S u b k u ltu r a , w: Z. Staszczak (red.), S ło w n ik  e tnologiczny. T er­

m in y  ogólne, PWN, Warszawa-Poznań

Posern-Zieliński A. [1997], A n tro p o lo g ia  k u ltu ro w a  w obec archeologicznej rekonstrukcji 

spo łeczeń stw  pradzie jow ych , w: J. Ostoja-Zagórski (red.), J a k ie j  archeologii po trzebu je  

w spółczesn a  hu m an istyka? , Wyd. UAM, Poznań

Price W.F., Crapo R.H. [2003], P sych ologia  w  badan iach  m iędzyku ltu row ych , Gdańskie 
Wydawnictwo Psychologiczne Gdańsk

Randall V.E. [ 1997], C u ltu re , R e lig io n , a n d  E d u c a tio n , w: Th. C. Hunt,J.C. Carper (eds.), 
R elig io n  a n d  S ch oo lin g  in  C ontem porary A m erica . C on fron tin g  our C u ltu ra l P lu ra lism ,  

Garland Publishing, N. York-London

Rewers E. [2001J, Z im n e  k u ltu ry  -  gorące f i lo zo fie . T rzy  p y ta n ia  na m arg in esie  koncepcji k u l­

tu ry  Jerzeg o  K m ity , w: B. Kotowa, J. Sójka, K. Zamiara (red.), K u ltu r a  ja k o  p rzed m io t 

b adań , Wyd. Fundacji Humaniora, Poznań

Ricoeur P. [1991], C y w iliz a c ja  pow szech n a  a k u ltu ry  n arodow e, w: tegoż, P o d łu g  n a d z ie i,  

PAX, Warszawa

Rodziński A. [1989], O soba, m oralność, k u ltu ra , Wyd. KUL, Lublin

Rorty R. [1996], R a cjo n a ln o ść  i różn ica  w  k u ltu rze , w: J. Niżnik (red.), H aberm as, R o rty , 

K oła k o w sk i: s ta n  f i lo z o f i i  w spó łczesn e j, Wyd. IFiS PAN, Warszawa

Rosner K. [2003], Pojęcie narracji a  proces fo r m o w a n ia  s ię  kon stru k tyw istyczn ego  ro zu m ien ia  

to żsam ości, „Kultura i Społeczeństwo” nr 3



Roszak T. [ 1969J, Th e M a k in g  o f  a  C ounter-culture. R eflection  on the Technocratic S oc ie ty  an d  

I ts  Y ou th fu l O p p o sitio n , Doubleday, N. York

Różycki R. [1995J, D eterm in izm  w  ku ltu ro log ii L es lie  A . W h ite ’a , w: S. Pietraszko (red.), 
K u ltu ra  a  jed n o s tk a  lu d zk a , Wyd. UWr., Wroclaw

Sahlins D.M. [1975J, E w o lu c ja : konkretna i ogólna, w: W. Derczyński, A. Jasińska-Kania,
J. Szacki (red.), E lem en ty  teorii socjologicznych, Warszawa

Sahlins D.M. [2005], Inne czasy, inn e zw y c za je , w : M. Kcmpny, E. Nowicka (red.), B adan ie  

ku ltu ry . E lem en ty  teorii an tropologicznej, PWN, Warszawa

Sapir E. [ 1978J, K u ltu ra , ję z y k ,  osobowość, PIW, Warszawa

Sarnowski S. [2001J, F ilo zo fia  a p o lity k a , Wyd. Akademii Bydgoskiej, Bydgoszcz

Sarup M. [ 1996], Id en tity , C u ltu re  a n d  the Postm odern W orld , Edinburgh Univ. Press

Scruton R. [2006J, P rzew o d n ik  p o  ku ltu rze  d la  in teligen tn ych , Thesaurus, Łódź-Wroclaw

Searle J. [1987], C zynn ości m ow y. R o zm a za n ia  z f i lo z o f i i ję z y k a , PAX, Warszawa

Skarga B. [2008], W iedza  n a jszczy tn ie jsza , „Gazeta Wyborcza” nr 162 (12-13 lipca)

Smith A. [1990], T ow ards a G loba l C ultu re? , w: M. Featherstone (cd.), G loba l C ulture. 

N a tio n a lism , G lo b a liza tio n  a n d  M o d ern ity , Sage, Newcastle

Spaemann R. [1995], T ożsam ość re lig ijn a , w: K. Michalski (red.), T ożsam ość w  czasach  

zm ia n y , Znak, Fundacja im. Batorego, Kraków-Warszawa

Spiro M.E. [1994], C u ltu re  a n d  H u m a n  N a tu re , Transaction Publishers, New Jersey 
Univ.

Spiro M.E. [2004], R e la ty w izm  ku ltu row y  i  przysz ło ść  an tropo log ii k u ltu ro w ej, w: M. Kcmpny, 
E. Nowicka ( r e d . ) ,  P a d a n ie  ku ltu ry . E lem en ty  teorii antropologicznej. K on tyn u ac je , PWN, 
Warszawa

S ta tem en t on H u m a n  R ig h ts  [1947J, „American Anthropologist” Vol. XLIX

Strathern M. [2005], C zęść  i całość. P rzeobrażen ia  zw ią z k ó w  w  św iec ie  postp lu ra lis tyczn ym , 

w: M. Kempny, E. Nowicka (red.), B a d a n ie  ku ltu ry . E lem en ty  teorii an tropologicznej, 

PWN, Warszawa

Such J. [1993], R o d za je  determ in acji a  rozw ój n au ki w  ujęciu epistem ologii h istorycznej, w:
K. Zamiara (red.), H u m a n is tyk a  ja k o  autorefleksja k u ltu ry , CIA Books, Poznań

Sułkowski B. [1984], Z a b a w a . S tu d iu m  socjologiczne, PWN, Warszawa

Szacki J. [2004], O  tożsam ości (zw ła szc za  narodow ej), „Kultura i Społeczeństwo” nr 3

Szahaj A. [2004a], Z n iew a la ją ca  moc k u ltu ry , Wyd. UMK, Toruń

189



Szahaj A. [2004b], E  p lu r ib u s  unum ? D y lem a ty  w ie loku ltu row ośc i i  p o lity c zn e j po p ra w n o śc i,  

Universitas, Kraków

Szmyd J. [2006], T ożsam ość a g lo b a liza c ja , AFM, Kraków

Szpociński A. [1999], I n n i w śró d  sw oich . K u ltu r y  ar tys tyczn e  innych narodów  w  k u ltu rze  P o ­

la k ó w , ISP PAN, Warszawa

Sztompka P. [2002], S ocjo log ia . A n a liz a  spo łeczeń stw a , Znak, Kraków

Szymanik J. [2001], R e la ty w iz m  w e współczesnych badan iach  n a d  ję zy k ie m , w: T. Ciecierski,
L. M. Nijakowski (red.), O blicza  re la tyw izm u  teoriopoznaw czego, Wyd. UW, Warszawa

Szymańska B. [2003],fu tory  i  p o ró w n a n ia , Universitas, Kraków

Tambiah S.J. [2004], R acjonalność, re la tyw izm , p r z e k ła d  a w spó lm iern ość  k u ltu r , w:
M. Kempny, E. Nowicka ( r e d . ) ,  B a d a n ie  ku ltu ry . E lem en ty  teorii an tropologicznej. K o n ­

tyn u ac je , PWN, Warszawa

Taylor Ch. [1995], Ź ród ła  w spó łczesn ej tożsam ości, w: K. Michalski (red.), Tożsam ość  

w  czasach z m ia n y , Znak, Fundacja im. Batorego, Kraków-Warszawa

Topp I. [1995], C zło w iek  ja k o  sym bol, w: S. Pietraszko (red.), K u ltu r a  a je d n o s tk a  lu d zk a , 

Wyd. UWr., Wroclaw

Turner V.W. [2005], B a d a n ia  n a d  sym b o la m i, w: M. Kempny, E. Nowicka (red.), B a d a n ie  

ku ltu ry . E lem en ty  teorii an tropo log iczn e j, PWN, Warszawa

Wagner R. [2005], W yn a lez ien ie  k u ltu ry , w . M. Kempny, E. Nowicka (red.), B a d a n ie  k u l­

tu ry . E lem en ty  teorii an tropo log iczn e j, PWN, Warszawa

Washburn W. A. [1987], C u ltu ra l re la tiv ism , h u m an r igh ts  a n d  the A A A ,  „American 
Anthropologist” No. 4

Williams B. O. [1999], P ra w d a  a re la ty w iz m , w: tegoż, I le  w o ln ości p o w in n a  m ieć  w ola? , 

Fund. Aletheia, Warszawa

Wilson E. O. [1988], O  n a tu rze  lu d zk ie j, PIW, Warszawa

Zamiara K. [2001], P a rtycyp a c ja  k u ltu ro w a  -  p u n k t  w id ze n ia  beh aw ioryzm u  o raz  spoleczno- 

regu lacyjnej koncepcji k u ltu ry , w: B. Kotowa, J. Sójka, K. Zamiara ( r e d . ) ,  K u ltu r a  ja k o  

p rzed m io t b a d a ń , Wyd. F'undacji Humaniora, Poznań

Zaporowski A. [2001], E d u k a c ja  na rozdrożu : s tra teg ie  n a u cza n ia  i n iepew n ość  nau czycie la . 

P odejście do edu kacji w  a n tro p o lo g ii, w: B. Kotowa,J. Sójka, K. Zamiara (red.),K u ltu ra  

ja k o  p rzed m io t b a d a ń , Wyd. F'undacji Humaniora, Poznań

Zaporowski A. [2008], W ie lo k u ltu ro w o ść w  ta ra p a ta c h ? N ie k o n ie czn ie , w: H. Mamzer (red.), 
C zy  klęska w ie loku ltu row ości? , Wyd. F'undacji Humaniora, Poznań

Zawadzki P. [2003], C za s  i tożsam ość. P a radoks o d n ow ien ia  problem u tożsam ości, „Kultura 
i Społeczeństwo” nr 3



Zdrojewski B. [ 1995], 0  dwóch aspektach, ontologicznym  i ep istem ologicznym , relacji:jedn ostka  

a k u ltu ra , w: S. Pietraszko (red.), K u ltu ra  a jed n o s tk a  lu d z k a , Wyd. UWr., Wrocław

Zeidler-Janiszewska A. [1997], „ K u ltu ra ”, „ k u ltu ry ”,  „ tran sku ltu row o ić”. K ilk a  uw ag  

o pojęciach i nie ty lko , w: R. Kubicki, P. Zeidler (red.), O d  log ik i do este tyk i, Wyd. Fun­
dacji Humaniora, Poznań

Zgółka T. [1985], In d y w id u a lizm  i a n ty in d yw id u a lizm  w  k w es tii p rzedm io tu  badań  lin g w is ty ­

czn ych , w: K. Zamiara (red.), O  ku ltu rze  i j e j  badan iu . S tu d ia  z f i lo z o f i i  k u ltu ry , PWN, 
Warszawa

Ziółkowski M. [2002], Ł a d  system u ku lturow ego a porządek społecznych in terakcji, w: J. Kmita, 
J. Sójka, A. Zeidler-Janiszewska (red.), D ro g i i śc ieżk i f i lo z o f i i  k u ltu ry , Wyd. Fun­
dacji Humaniora, Poznań



NOTA EDYTORSKA

Fragmenty tej książki są rozwinięciem analiz i opracowań, które we 
wstępnych wersjach zostały opublikowane jako odrębne artykuły:

Monizm i pluralizm w teorii kultury, w: Rocznik Naukowo-Dydaktycz­
ny WSP w Krakowie, Prace Filozoficzne VII, 1997 
Poznawanie kultury jako interpretacja symboli, w: Annales Academiae 
Paedagogicae Cracoviensis, Studia Philosophica I, 2002 
Człowiek jako osoba we wspólnocie kulturowej, w: A. Rumiński (red.), 

Jakość życia studentów, Oficyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 
2004
Rozdział Wielowymiarowa tożsamość w wielokulturowej przestrzeni łą­
czy jedynie tytuł i ogólna koncepcja z artykułem, który ukazał się 
w piśmie „Borussia” nr 23 (2001)



SPIS TREŚCI

Wstęp 5

Monizm i pluralizm w teorii kultury 7

Poznawanie kultury jako interpretacja symboli 35

Pułapki determinizmu kulturowego BI

Osoba ludzka wobec systemu kultury 106

Wielowymiarowa tożsamość w wielokulturowej przestrzeni 143 v

Zakończenie 179

Bibliografia 181 
Nota edytorska 192

193







.N
o

w
a

 T
ry

b
u

n
a

 O
p

o
ls

ka
" Dr hab. Janusz A. Majcherek jest profesorem w Instytucie 

Filozofii i Socjologii Uniwersytetu Pedagogicznego 
w Krakowie, kierownikiem Katedry Filozofii Społecznej. 
Autor kilku książek i kilkudziesięciu artykułów naukowych 
w zakresie filozofii i socjologii kultury oraz filozofii 
politycznej, a także historii politycznej (Relatyw izm  
kulturowy. U w arunkowania i  konsekw encje  p ew ne j doktryny  
1995, Pierwsza dekada III R P 1999, W  poszukiw an iu  now ej 
tożsam ości 2000, Źródła  relatyw izm u w nauce i  kulturze  
X X  wieku. O d teorii w zg lędności do postm odern izm u  2004, 
Dem okracja, przygodność, relatyw izm  2007).
Analityk i komentator polityczny, publikował lub publikuje na 
łamach „Tygodnika Powszechnego”, „Rzeczpospolitej”, 
„Gazety Wyborczej”, „Przeglądu Politycznego”, polsko- 
-niemieckiego magazynu „Dialog” oraz innych czasopism 

krajowych i zagranicznych. Obecny jako komentator na antenie kilku stacji radiowych 
(m.in. TOK FM, Radio Kraków, PR3) i telewizyjnych (m.in. TVN24, Superstacja, TVP Kraków). 
Wyróżniony Polskim Pulitzerem (nagroda branżowego miesięcznika „Press”) za najlepszy 
tekst publicystyczny 1999 r. Laureat Nagrody Kisiela 2003

Pojęcie kultura jest tu elementem wiążącym, ale problematyka książki to zarówno pewne 
kwestie ogólne, jak i zagadnienia bardziej szczegółowe, takie jak problem osoby wobec 
systemu kultury czy poznawanie kultury jako interpretacja symboli. Mimo takiej różnorodności 
podejść książka stanowi jednak spoistą całość tematyczną, wspólna jest też metoda 
prezentowania kolejnych zagadnień, a bogactwo tego przeglądu stanowisk jest jedną z jej 
zalet. [...] Jest to dobra książka, rzetelnie i w sposób jasny i uporządkowany prezentująca 
wiele problemów ważnych nie tylko jako naukowe teorie, ale także jako sprawy istotne dla 
współczesnego świata, stojącego przed wyzwaniem, jakie stawiają poszczególnym 
społeczeństwom kontakty z dotychczas dla nich obcymi kulturami.

Beata Szymańska

Otrzymujemy oto pięć dobrze napisanych i skonstruowanych esejów dotyczących 
fundamentalnych kwestii wiążących się z pojęciem kultura. To „przeklęte słowo”, jak wyraził 
się niegdyś R. Williams, ciągle jest przedmiotem gorącej debaty, podlega nieustannym 
rewizjom, niekiedy w ogóle neguje się jego zasadność i użyteczność. [...]
Autor konsekwentnie prowadzi czytelnika ku różnym odsłonom zagadnień. Czyni to z wielką 
filozoficzną dyscypliną, wręcz elegancją, sięgając niekiedy po wyrafinowane argumenty 
z różnych tradycji filozoficznych, przywołując w miarę potrzeb potoczne doświadczenia i fakty 
z życia politycznego oraz społecznego. To jedno z ciekawszych opracowań z kręgu filozofii, 
antropologii i socjologii wiedzy, udowadniające przy tym, jak przenikają się dogłębnie te trzy 
perspektywy poznania, kiedy podejmują się refleksji nad problemami kultury i tożsamości 
zbiorowych i podmiotowych.

Wojciech Józef Burszta

ISSN 0239-6025 
ISBN 978-83-7271 -577 7


